





صدر عام 2019 عن المجلس العربي للعلوم الاجتماعية بناية علم الدين، الطابق الثاني شارع جون كينيدي، رأس بيروت بيروت، لبنان

#### © أبريل / نيسان 2019

censes/by/4.0

هذا التقرير متوفر تحت رخصة المشاع الإبداعي نسب المُصنَّف 4.0 دولي (CC BY 4.0). وبموجب هذه الرخصة، يمكنك نسخ، وتوزيع، ونقل، وتعديل المحتوى من دون مقابل، شرط أن تنسب العمل لصاحبه بطريقة مناسبة (بما في ذلك ذكر اسم المؤلف، وعنوان العمل، إذا انطبقت الحالة)، وتوفير رابط الترخيص، وبيان إذا ما قد أجريت أي تعديلات على العمل. https://creativecommons.org/li

إن التسميات المستخدمة في هذا التقرير وطريقة عرض المواد فيه لا تعبر ضمنًا عن أي رأي للمجلس العربي للعلوم الاجتماعية بشأن الوضع القانوني لأي بلد أو إقليم أو مدينة أو منطقة، ولا بشأن سلطات هذه الأماكن أو رسم حدودها أو تخومها.

إن الفِكَر والآراء الواردة في هذا التقرير هي من مسؤولية المؤلف ولا تعكس بالضرورة آراء المجلس العربي للطوم الاجتماعية كما أنها لا تلزم المجلس أبدًا.

تمت الطباعة في لبنان.

ISBN 978-9953-0-4816-1

# المحتويات

| مقدّمة                                                                                          | 1_          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| المحاضرة الأولى:<br>يومّ عصيب في جبل النار حكايات الثورة والثورة المضادّة في نابلس              |             |
| يوم عصيب في جبل التار حجايات التوره والتوره المصادة في تابس<br>ــ سليم تماري                    | 3_          |
| المحاضرة الثانية:                                                                               |             |
| تاريخ ومجتمع العراق بين حنًا بطاطو وعلي الوردي                                                  |             |
| ــ دينا رزق خوري<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        | 34_         |
| المحاضرة الثالثة:<br>تأريخ الحزب الشيوعي العراقي: بين الأكاديمي حنا بطاطو والمناضل السياسي عزيز | . 81        |
|                                                                                                 | ىب س        |
| <ul> <li>- ثابت عبد الجبار عبد الله</li> </ul>                                                  | 53 —        |
| تعقيبٌ نقدي (ملخَّص):                                                                           |             |
| الغرام بحنا بطاطو                                                                               |             |
| _ حيدر سعيد                                                                                     | 66_         |
| شهاداتّ في حنّا بطاطو:                                                                          |             |
|                                                                                                 | <b>78</b> _ |
| ـ تعلَّمتُ ثلاثة دورس من حنّا بطّاطوـ فيليب س. خوري                                             | 80          |
| <ul> <li>حناً بطاطو… المحاضرُ الشجاع الحذق 		 تيد سويدنبرغ</li></ul>                            | 85_         |
| <ul> <li>حنا القومي العربي بامتياز! ـ شكري عبدالله</li></ul>                                    | 87          |
| - كلمات «جون» الأخيرة! براندا رينود ديفس                                                        | 89_         |
| حنًا بطاطو في سطور:                                                                             |             |
| السيرة والمسيرة                                                                                 | 91_         |
| حنًا بطاطو بأقلام عارفيه ومتابعيه                                                               | 96_         |
| بيبليو غرافيا:                                                                                  |             |
| قائمة بأعمال حتًا بطاطو                                                                         | 100_        |
|                                                                                                 |             |

#### مقدمة

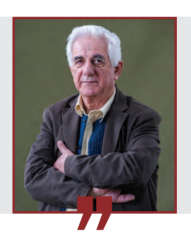
يختتم المجلس العربي للعلوم الاجتماعيّة في هذا الكتباب سلسلة محاضر ات الأستاذ حنا بطاطو بعد ثلاث محاضرات قدّم أولاها في بيروت-لبنان (2015) الدكتور سليم تماري بعنوان: «ثورة 1908 الدستورية كمرحلة فاصلة في تاريخ بلاد الشام: قراءة في إشكاليات التاريخ المحلى»، وثانيتها في عمّان-الأردن (2016) الدكتورة دينا رزق خوري بعنوان: «المجتمع والتاريخ في العراق بين حنّا بطاطو وعلى الوردي»، وثالثتها في تونس العاصمة-تونس (2017) الدكتور ثابت عبدالله بعنوان: «تاريخ الحزب الشيوعي العراقي بين الأكاديمي حنّا بطاطو والمناضل السياسي عزيز سباهي»، فيما اجتمع المحاضر ون الثلاثة في الجلسة الختامية في بيروت-لبنان (2019) لاختتام هذه السلسلة التي تكرّم مؤرّخًا عالميًّا وخبيرًا مرموقًا في شؤون العالم العربي المُعاصير

ويحتضن هذا الكتاب إضافة إلى المحاضر إت الثلاث كاملةً، تعقيبًا للدكتور حيدر سعيد، وشهادات لمجموعة أساتذة وطلاب عاصروا الراحل بطاطو وعاشوا معه وقرروا أن يرووا في نصوص قصيرة ما عايشوه مع المؤرخ الكبير وهم: الدكتور طارق متري، والدكتور فيليب س. خوري، والدكتور تيد سويدنبرغ فضلًا عن ذلك، يضمّ الكتاب شهادتين لفردين من عائلة حنا بطاطو عاشا معه وكانا بقربه في لحظاته الأخيرة وهما: ابن شقيقته شكري عبدالله، وابنة شقيقه براندا رينود ديفس. ويغتني الكتاب بمجموعة قصاصات من صحف نشرت مقالات عن حنّا بطاطو في حياته وبعد رحيله وكتبها صحافيون وباحثون من عارفي بطاطو ومتابعيه ويحتضن الكتاب سيرة ذاتية للراحل بطاطو، ناهيك عن صور خاصّة له في طفولته ومراهقته وبين أفراد أسرته زوّدتنا بها عائلتا بطاطو ورينود ويُختتم ببيليوغرافيا لأعمال الراحل يطاطو

ويندرج هذا الكتباب في خانبة سعى المجلس العربي للعلوم الاجتماعية إلى توثيق أعمال الأستاذ بطاطو للمساهمة في جعلها معروفة أكثر ونشرها على نطاق أوسع. ويأتي هذا الكتاب كلفتة تكريميّة في اختتام السلسلة التي يصبو المجلس العربي للعلوم الاجتماعيّة من خلالها إلى الترحيب بعلماء بارزين في المنطقة العربية وتقديم أعمالهم وتعزيز النقاشات حول القضايا المعاصرة والتحديات التي تواجه عالمنا العربي اليوم، فضلًا عن استحضار التاريخ وإرث الماضي. وارتأى المجلس أن تحيي السلسلة الأولى ذكرى الأستاذ حنّا بطاطو عبر تقدير أعمال المؤرّخ والعالم السياسي الفلسطيني ومساهماته بحيث تُعدُّ أعماله التي تناولت العراق وسوريا من أبرز الدراسات عن الدول العربيّة الحديثة ومجتمعاتها.

# المحاضرة الأولى (بيروت، لبنان 2015)

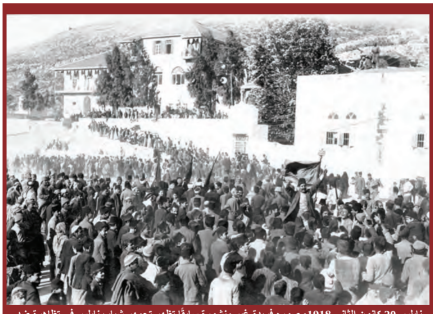
# يومٌ عصيب في جبل النار حكايات الثورة والثورة المضادة في نابلس



سليم تماري

أستاذ علم اجتماع في جامعة بيرزيت، وأستاذ مساعد في مركز الدراسات العربية المعاصرة في جامعة جورج تاون. هو كبير الباحثين في مؤسّسة الدر اسات الفلسطينيّة، ومدير سابق لمؤسسة الدر اسات المقدسية التابع لمؤسسة الدر اسات الفلسطينية، و هـ و رئيس تحرير Jerusalem Quarterly وحوليات القدس. ألَّف العديد من الأعمال عن الثقافة الحضرية، وعلم الاجتماع السياسي، والسيرة الذاتية، والتاريخ الاجتماعي، وركّز بشكل خاص على فلسطين ومنطقة شرق المتوسط تستلهم هذه الدراسة قراءة جديدة لتاريخ فلسطين وبلاد الشام المعاصر من خلال منهجية حنا بطاطو في معالجة التاريخ الحديث للعراق وسورية، وتركيزه على مفهوم «الوكالة» كرافعة جديدة تحليلية لأهمية الطبقة والفئة الإثنية ومجموعات القرابة (عشيرة، قبيلة، حامولة) في دفع أو إحداث الشلل في التغيير السياسي.

ما يهمنا هنا تحديدًا في معالجة لحظة فارقة من تاريخ فاسطين الحديث هو تجليات التحوّلات العامة في مجتمعات بلاد الشام العثمانية من خلال دينامية العلاقة في مدينة نابلس بين السلطة المحلية لتجار ووجهاء المدينة مع رموز السلطة البيروقراطية لدولة الباب العالي ونخبها العسكرية في الفترة الزمنية الحاسمة التي فصلت بين الثورة الدستورية للعام 1908 (ثورة الحرية) وبدايات الحرب العظمى التي فجرت الصراع الفئوي في بلاد الشام بين أنصار النظام الحميدي القديم من جهة ومريدي التحديث العثماني، والداعي للانفصال القومي عن الدولة. وهو صراع ثلاثي لم يُحسم إلّا من خلال التدخل الخارجي لقوى التحالف الغربي.



نابلس 20 كاتون الثاني 1918: صوره فريدة غير منشورة سابقًا تظهر تجمهر شباب نابلس في تظاهرة ضد احتلال الجيش البريطاني لجنوب فلسطين، رافعين العلم العثماني مقابل المستشفى الوطني. المصدر: مؤسسة الدراسات الفلسطنينية

طوال القرن العشرين ومعظم القرن التاسع عشر، كانت مدينة نابلس («دمشق الصغيرة»، كما أسماها المقدسي) تستحضر صناعة الصابون، والكنافة، والتساهل مع المثلية. وكانت نابلس أيضًا منطقة انتفاضات يقوم بها فلاحو أرياف المدينة. وأصبح اسم «جبل النار» (الذي نالته في خلال ثورة 1936) يشكّل مرادفًا لمدينة نابلس وتاريخها، مذكّرًا بثورة قاسم الأحمد ضد جيوش ابر إهيم باشا المصرية، وبسلسلة من الانتفاضات التي شهدتها الحقب العثمانية، والانتدابية البريطانية، ومن ثم فترة الاحتلال الإسرائيلي (١)

وفي أحيان عدة، يُنظِّر إلى انتفاضة قاسم الأحمد، وبشيء من المبالغة، كنقطة تحوّل في عملية تشكُّل الكيانية الفلسطينية، ولكن نادرًا ما نقرأ عن نابلس كمركز للنشاطات المضادة للثورة وكان المؤرخون المحليون حريصين على تسجيل هذا الوجه الآخر للطبيعة النابلسية، من خلال تركيز اهتمامهم، بشكل أساسي، على الثابت، والمستمرّ، واليومي. وفي هذه النبذة التاريخية، سأقوم بتفحُّص حقبة قصيرة ومفصلية، تلك التي التفَّت خلالها المدينة حول موقف معارض لإطاحة النظام المستبد لعبد الحميد الثاني، ولصالح استرجاع الطغيان السلطاني.

و فق معظم السرديات التي سُجّلت في ذلك الحين، فإن الأحداث التي رافقت ثورة تركيا الفتاة و (إعادة) تبنّي الدستور المُعلّق (إكينشي ميشر وتيات ديفري) - في نيسان/أبريل 1908، شكّلت لحظة محورية بالنسبة إلى المقاطعات العربية، وفلسطين بشكل خاص. فهي بشّرت بنهاية الحكم الاستبدادي للسلطان عبد الحميد وأنهت التحكُّم بالصحافة والرقابة عليها، وسمحت بإعادة الحياة للنشر وبانتشار الصحف والكتب والكراسات وبحرية التجمّع، وحتى، ضمن حدود معينة، بتشكيل الأحزاب السياسية في سورية وغيرها - بما في ذلك أحزابٌ تدعو الى الحكم الذاتي للولايات. وأخيرًا، هي التي أعادت الاعتبار إلى نظام المشاركة الديمقر اطية (المُقيَّدة) لكل الجماعات الإقليمية والإثنية في البرلمان في سياق فكرة «العثمانلية» - ايديولوجية - المواطنة العثمانية المشتركة.

وغطّت التقارير والصور على نطاقٍ واسع أخبار احتفالاتٍ جماهيرية أقيمت، ابتهاجًا بـ «إعلان الحرية»، في الساحات العامة لبيروت ودمشق ويافا (أمام «سرايا» المدينة) والقدس، وكذلك في عدد كبير من مراكز الأقضية، مثل طرابلس ونابلس واللاذقية وزحلة. وفي حين كان الموظفون الإقليميون هم الذين نظموا العديد من هذه الاحتفالات، إلا أن الكثير منها عكس تعبيرات دعم عفوية للثورة. ورغم ذلك، هناك بعض الروايات المنقولة التي تختلف مع هذا الإجماع الظاهري حول مضمون هذه الاحتفالات، وعلى الأقل في حالة واحدة، تأريخ إحسان النمر عن نابلس، هناك موقف اعتراض حاد يرى في الثورة حدثًا تراجعيًّا، وطعنة في الظهر، وحتى «لحظة مهزلة». فالنظام الجديد، تحت سيطرة لجنة الاتحاد والترقي ومن أعقبها في الحكم في العام 1913، لم يحقق الحرية واللامركزية، بل فرض المزيد من المركزية، وتطبيقًا منهجيًّا للحكم البيروقراطي، كما عمل على «تتريك» الجهاز الإداري، بحسب رؤية إحسان النمر.

وتخضع الثورات لإعادة نظر ودراسة من قبل المؤرخين بشكلٍ مستمرّ، وهو ما ينطبق على الثورة العثمانية، خصوصًا في ضوء تفاعلات «الحرب الكبرى» وتداعيات ترتيبات سايكس بيكو. فاستذكارات مئوية أحداث 1908 – 1909، قبل سنوات قليلة، والمحاولات التي جرت لإحياء الفكرة العثمانية، والتي رافقت سنوات الحرب في سورية والعراق، أعادت بعث الاهتمام بكيفية التعامل مع هذه الأحداث في التسجيلات التأريخية المحلية، بما يلقي ضوءًا جديدًا على ما كان يحدث في المدن، وفي الأرياف. وفي هذا الحيّز، نتقحّص كيف تعامل اثنان من المدوّنين «المحليّين» لتاريخ مدينة نابلس إحسان النمر ومحمد عزة دروزة - مع هذه الأحداث الخطيرة. وتعود أهمية ذلك جزئيًّا لكونهما يعتبران أن نابلس كانت لها مكانة استثنائية في سياق الثورة كمدينة داعمة لعبد الحميد في نابلس كانت حدثًا هامشيًّا، إن لم يكن مفتعلًا، في نظر السكان المحليين. بالإضافة الى ذلك، فإن كلا المؤرّخين اعتبر أن رواية كلًّ منهما عن الأحداث، بالإضافة الى ذلك، فإن كلا المؤرّخين اعتبر أن رواية كلًّ منهما عن الأحداث،

وما يعطي قوةً لهاتين الروايتين هو ذلك الحجم الكبير من الاستقصاء الذي قام به المؤلّفان في سياق عملهما (وهما كانا ناشطين سياسيّين، و«مؤرّخين»، كما وصفا نفسيهما)، وكونهما شاهدى عيان ومشاركين مباشرين في الصراعات

السياسية لتلك المرحلة. ورغم التقاطع الكبير في روايتيهما، فإن دروزة والنمر وقفا في قطبين متعارضين للصدع الفكري في سورية العثمانية. إحسان النمر، وريث إحدى العائلات الأكثر إقطاعيةً في نابلس، كان داعمًا صلبًا للتيارات الإسلامية السلفية وللعثمانية الحميدية، بينما انتمى دروزة، الناشط الشعبي، لفترة قصيرة، الى أفكار لجنة الاتحاد والترقي، وانتقل لاحقًا الى حزب اللامر كزية العثماني، وبعد ذلك الى حزب الحرية والائتلاف (حربيت فإتيلاف فيركاست) المعروف أيضًا باسم الاتحاد الحر. وسأتناول هنا روايتي النمر ودروزة، وأجرى مقارنةً بينهما وبين وجهة نظر مقدسية في هذه الأحداث، كما سجّلها وحلّلها روحي الخالدي، الموظف البارز في الدولة العثمانية والنائب في مجلس المبعوثان (البرلمان).

وربما شكّل كتاب «أسباب الإنقلاب العثماني وتركيا الفتاة» (القاهرة، 1908) بقلم روحي الخالدي، والذي صدر مباشرة بعد الحدث، التقييم الأبكر لـ «الثورة» ولتأثير ها المحتمل على فلسطين والمقاطعات العربية. ورأى الكاتب في أحداث نيسان/أبريل تتويجًا لصراع ما بعد «التنظيمات» العثمانية التي هدفت الي إقامة النظام الدستوري و لامركزية الدولة. وفي الذكري المئوية لصدور الكتاب، أصدر المؤرّخ خالد زيادة تقييمًا استرجاعيًّا حول تأثيره والإرث المستدام لمؤلّف (2) صدر الكتاب قبل خلع السلطان (عبد الحميد) في العام 1909، وقبل استيلاء لجنة الإتحاد والترقي على السلطة، والمحاولة الفاشلة لاسترجاع النظام القديم، بعدما كان قد نُشر في سلسلة من الحلقات في صحيفة رشيد رضا «المنار» (القاهرة).

ويستخدم الخالدي تعبير «الإنقلاب» في حديثه عن الثورة العثمانية، مميّزًا إياه عن تعبير «الثورة»، الذي يوحي، في قاموسه، بمعانى التهييج، والتمرُّد، والعصيان المسلِّح. فكلمة «الانقلاب» توصَّف، بالنسبة إليه، بدقة، السمات الشاملة البنيوية والجذرية للحركة، في حين أن «الثورة» هي مجرد تمرد -قصير العمر، وبتأثير مستدام محدود. (وقد تغيّر معنى التعبيرين، بعد ثلاثة عقود، في اللغة العربية المستخدمة في الصحافة، ولكن تعبير «الانقلاب» بقى، في اللغة الفارسية، والأوردو، والتركية العثمانية، يُستخدم بمعنى الثورة). فبالنسبة إلى الخالدي، حقَّت الحركة إعادة الاعتبار التي طال انتظار ها للحريات الديمقر اطية والإصلاحات التي أطلقها الدستور العثماني الأول في العام 1876، وشكَّلت تكريسًا لمبادئ مدحت باشا، حاكم سورية، الذي أصبح يعرف باسم «أبي الدستور». وإذ ندد الخالدي بجهاز الدولة القمعي للسلطان عبد الحميد (من دون ذكر السلطان بالاسم، بشكلٍ مباشر)، فهو توقّع بداية عهدٍ من الفيدرالية (الاتحادية) والحريات الدستورية، والاستقلال الذاتي للأقاليم، وضمان المساواة للجماعات الإثنية والقومية. كما توقّع (على خطأ) أن تتبنّى لجنة الاتحاد والترقي نظام اللامركزية. وبشأن مستقبل فلسطين، ورغم انتقاده المعروف للصهيونية، قارن الخالدي بين إنجازات المستوطنات الألمانية واليهودية، التي قيّمها إيجابًا، والإدارة العثمانية الفاسدة للدين العام. (3)

لكن المراقبين العرب لم يكونوا جميعهم مرحبين بأحداث نيسان/أبريل 1908 ووعود جماعة «تركيا الفتاة». المؤرّخ عادل مناع أورد بأنه كان على مؤيدي لجنة الإتحاد والترقي في سورية وفلسطين بنل مجهودات من أجل تأمين حضور شعبي في احتفالات دعم «الثورة» – بينما في المدن الداخلية، لا سيما في نابلس، استمرّ التعبير عن الدعم لعبد الحميد والنظام القديم، حتى بعد خلع السلطان. وهو ما شكّل مفارقة مع ما كانت عليه الحال في يافا والقدس، حيث وقفت الشخصيات السياسية المحلية، والمثقفون، على نطاق واسع، وإن لم يكن بصلابة، وراء الحركة الدستورية.

وأحد أسباب هذا الاختلاف في الموقف، وفق فرضية مناع، كان التغلغل الواسع للمشاريع الأوروبية، الاقتصادية والثقافية، في المدن الساحلية، مقابل الاكتفائية الذاتية الاقتصادية النسبية لنابلس. وعلاوةً على ذلك، كانت هناك تجمعات يهودية ومسيحية سكانية واسعة في القدس ويافا، لها علاقات كثيفة بالأوساط الرسمية والخيرية الغربية. (4) وفي كلتا المدينتين، كان اليهود والمسيحيون، في غالبيتهم، مواطنين عثمانيين. وفي حالة السكان اليهود، كانت الصهيونية حققت قدرًا محدودًا من الاختراق - اللهم إلا بين من كانوا مهاجرين أوروبيين -، حيث كانت الجماعتين السكانيتين السفاردية والأشكنازية مناهضتين للصهيونية اليونانية هو المسائة الرئيسية. ولكن لم تكن أيًّ من هذه القضايا ذات أهمية في الصراعات السياسية في نابلس، حيث كان عدد المسيحيين واليهود (السامريين) هناك هامشيًا

وكانت آراء الخالدي المؤيدة لأحداث ثورة 1908 مصاغةً كتقييم عام لثورة «تركيا الفتاة». ولنفهم ما كان يحدث على المستوى المحلى، علينا أن نلتفت الآن الى روايتًى كلِّ من إحسان النمر ومحمد عزة دروزة عن مدينة نابلس.

### «أنا بالكاد أرى فلسطين على الخارطة»

كانت الخلفية العائلية للنمر ومراحل تعليمه المبكر حاسمةً في صياغة نظرته «العثمانوية» للعالم وكانت عائلة النمر عائلة أرستقر اطية من «الآغوات» ملتزمي الضرائب في سورية وفلسطين وكان أسلافه القدماء يتولون حراسة طرق الحجّ (في منطقة الكرك). وكانت من بينهم مجموعة من القضاة والبير وقر اطبين العثمانيين (بمن في ذلك الدفتر دار ، المسؤول الإداري الرئيسي عن الوقف في دمشق، وإحدى أبرز مجموعات ملتزمي الضرائب في منطقة نابلس). وقد مرّت العائلة بمحنة فقدان مكانتها كأكبر ملتزمي الضرائب في المنطقة لصالح منافسيها، آل جرار من جنين وآل عبد الهادي من عرّابة، خلال حياة والده إحسان، نجيب أغا النمر وعمه حسين أغا (٥)

وتر عرع إحسان في الحيّ السكني لعائلة النمر في نابلس القديمة، حيث حصل على تعليم كُتّاب قر آنى تقليدي مع شقيقتيه شمسة ونبيهة، ثم تلقّي تعليمه الابتدائي في مكتب الخان، وفي مدرسة مكتب رشيد السلطانية. وتلقّي تعليمه الثانوي في كلية النجاح («أسوأ سنوات حياتي»)، حيث كان أحد تلاميذ عزة دروزة، وناشطًا محرّضًا لصالح «قضايا عقائدية»، وكقائد طالبيِّ كان لدى إحسان من الثقة بالنفس ما جعله لا يُطاق وتروى نعيمة زياد قصة طريفة عن ردة فعله على مديح دروزة له بعدما استمع إليه في أثناء سجال عام، حين وصف ب «خطيب فلسطين المستقبلي». «وردّ النمر على هذا المديح: «لا أقبل هذا اللقب – فإذا كانت فاسطين كبيرة في عينيك، فأنا بالكاد أراها على الخارطة». وهو ما دفع دروزة للإضافة آنذاك: «وهكذا فأنت خطيب العرب» \_ فقال النمر: «الآن أنا أقبل». (6)

وتعرِّض النمر للطرد من كلية النجاح، بسبب صداماته مع التلاميذ والمعلمين حول «قضايا دينية، وبسبب تعصّبه»، فواصل تعليمه في الكلية الوطنية في الشويفات في جبل لبنان. (7) ثم سعى الى دراسة التاريخ في جامعة بيروت

الأميركية، ولكنه لم يتمكّن من ذلك لأسباب مالية. فقام بتثقيف نفسه بنفسه بعد ذلك، أو كما قالت نعيمة زياد، «هو تخرّج من جامعته الخاصة»، ما يفسّر أسلوبه الانتقائي في الكتابة. وانغمس النمر في قراءة الكتابات التاريخية الكلاسيكية كأعمال ابن الأثير واليعقوبي وابن خلدون. وبعد الحرب الكبرى، نسج النمر علاقات مع باحثين سعوديين في نجد وتبنّى رؤية وهابية للتفسير الديني. وهو قرأ وتذوّق أعمال ابن تيمية، وابن القيّم، وبشكلٍ خاص أعمال محمد بن عبد الوهاب وسليمان بن سمحان النجدي وبشكلٍ خاص أعمال محمد بن عبد الوهاب وسليمان بن سمحان النجدي وصلت كتاباتهم إليه من مصر: وتحديدًا، جمال الدين الأفغاني، ومحمد عبده، والكواكبي، والغلاييني، والمنفلوطي. كما كتب باستفاضة في صحف عبده، والكواكبي، والغلاييني، والمنفلوطي. كما كتب باستفاضة في صحف إسلامية مثل «الصراط المستقيم» (التي كان يُصدر ها في يافا صديقه عبد الله القاقيلي) و «التمدّن الإسلامي» (دمشق)، حول الموضوعين التوأمين: الجهاد، وإعادة التعبئة الأخلاقية للشباب (8)

وفي المجال الأيديولوجي، بقي النمر ملتزمًا بإطار النزعة العثمانية في كتاباته عقودًا عدة بعد سقوط النظام العثماني. وبقي ناشطًا على الصعيد السياسي خلال فترة الانتداب، ولكنه رفض الانتماء إلى أي حزب رئيسي، وطني أو إسلامي. وفي المقابل، انخرط في نشاطات محلية ضد الصهيونية والإدارة البريطانية. وفي عشرينيّات القرن العشرين، تعاون مع الحركة النقابية العمالية في نابلس في تأسيس نقابة لصانعي الأحذية النابلسيين، بهدف مكافحة الاستيراد وانتشار أحذية «باتا» التشيكوسلوفاكية، والذي رأى فيها تقويضًا لصناعة الأحذية المحلية.

وفي العام 1929، تعرّض للاعتقال وحُكم عليه بالسجن ثلاثة أشهر لقيادته تظاهرات مناهضة لبريطانيا. (9 وفي العام 1933، أسس، بالتعاون مع وطنيين نابلسيين، «منظمة حزب الشباب» لمكافحة الهجرة اليهودية الى فلسطين. وخلال ثورة 1936، فرّ الى دمشق وشارك في تجنيد المتطوعين السوريين، بقيادة فوزي القاوقجي، للقتال في فلسطين. ومع فشل الثورة، عاد وتحوّل نحو سياسات إعادة التعبئة الأخلاقية الإسلامية، مُنشِئًا جمعية الهداية الإسلامية لهذا الغرض، ولكنّه فشل في إقامة أيّ فروع لها خارج نابلس. وبعد حرب 1948، انسحب من النشاط السياسي واقتصر نشاطه على كتابة التاريخ المحلى. وهكذا،

فإنّ الكاتب الذي «بالكاد رأى فلسطين على الخارطة» في العام 1917 أنهي مسيرته المهنية وهو يرى القليل خارج تخوم مدينته الأصلية.

#### عندما تصبح نابلس مركز العالم!

كرّس إحسان النمر مجلدًا كاملًا تقريبًا من المجلدات الأربعة لـ «تاريخ جبل نابلس» للتطور ات التي قادت الى أحداث تموز/يوليو 1908 وتداعياتها. وفي حين استند باقى مشروعه الكتابي الكبير هذا إلى قراءة مدقّقة لتاريخ المدينة من سجلاّت المحكمة الشرعية ومن أوراق عائلة النمر وآخرين من شخصيات المدينة البارزة الأخرى، فإن هذا المجلد استند الى مقابلات مستفيضة مع مشاركين محليين، وسجلات مجلس المدينة، كما واستذكاراته هو كشاهد عيان على الأحداث.

خلافًا للمجلدات الأولى لسردياته التأريخية عن نابلس، تتشكّل رواية النمر عن الأحداث في هذا المجلد من خليط من الحكايات الطريفة ومن كتابات

سجالية مع السرديات القومية المناهضة للعثمانيين وهو بذكر القارئ بأنّ الحكم العثماني في بلاد الشام لم يكن يعتمد بشكل حصري، ولا حتى بشكل رئيسى، على موظفين أتراك، بل اعتمد على خليط من عرب وأتراك وعناصر شركسية وكردية وأرمنية ورومية ويهودية حيث تعاقبت على شغل موقع حاكم نابلس في خيلال القيرن التاسع عشر مجموعة من الشخصيات العربية، في غالب الحالات: فضياء بك المصرى كان مصر يًّا، وسعيد باشا كان کر دیًا من دمشق، وعزیز بك العظمة كان من دمشق،



هل كان إنقلاباً أم ثورة؟ مسودة كتاب روحي الخالدي «أسباب الإنقلاب العثماني» مكتوبة بخط يده، أنجزت في مدينة بوردو في 7 تشرين الأول/أكتوبر 1909، المصدر http://khalidi.org/index.htm - تعليق صورة صفحة بخط الخالدي.

### وحسين بك الأحدب كان بيروتيًّا، وهولو باشا العابد كان أيضًا دمشقيًّا (10)

واستنادًا الى إدراك المرزاج المتمرد لنابلس منذ أيام الحملة المصرية، «بدأ الباب العالي يركّز في تعييناته في المنطقة على أشخاص ذوي وزن وكفاءة». (11) ويشير النمر الى أنها كانت مركز الانتفاضة الفلاحية الكبيرة ضد حكم ابراهيم باشا المصري في ثلاثينيّات القرن التاسع عشر. وكانت هذه الانتفاضة بقيادة قاسم الأحمد، من جماعين، والذي تمكّن من السيطرة على القدس في العام 1834 وأدت الانتفاضة الى بروز قيادة آل عبد الهادي وحلفائهم، وانحسار دور عائلات الآغا وطوقان. وأدّت استعادة الحكم العثماني من المصريين الى ردّ الاعتبار لنابلس كمركز اقتصاديّ رئيسي في فلسطين وجنوب سورية، ولكن فقط لفترة قصيرة. (12)



صورة جماعية لأعضاء تركيا الفتاة في منتجع بالقرب من دمشق. في الصف الأسفل (من اليسار الى اليمين): توفيق توفيق الهياني، فايز الشهابي، رفيق التميمي، عوني عبد الهادي، أحمد قدري، معين الماضي، توفيق اليازجي، وسعيد طلب. وفي الصف الوسط (من اليسار الى اليمين): وصفي الاتاسي، أحمد مُريود، شكري القوتلي، بهجت الشهابي، سليم العطار، زكي التميمي، حسني البرازي. وفي الصف الأعلى (من اليسار الى اليمين): عادل العظمة، رشدي الحسامي، رياض الصلح، سعدالله الجابري، عفيف الصلح، عزة دروزة.

ويبدو أن التأييد للجنبة الاتحباد والترقي في سورية الجنوبية (أي فلسطين وشرق الأردن) كان متمركزًا بالأساس في متصر فية القدس وبين زعمائها قائد البدرك في القدس، سيامي بك الحلبي، والشيخ موسى البدييري، وهو معلمٌ بارز في المدارس السلطانية. وكان أمين بك، الموظف في مكتب بريد القدس، حلقة الوصل مع لجنة الاتحاد والترقي الأناضولية، وهو كان شقيق طلعت باشا، الذي أصبح لاحقًا وزيرًا للداخلية. وكانت لجنة الاتحاد والترقي المحلية في نابلس مشكّلةً من موظّفين حكوميين ومدينيين متوسطين ومن ضباط في القوات المسلحة المحلية. وهم أنشأوا أول منظمة ثورية في البلد، كانت معروفة باسم «نادي القلب»، وتشكّلت لجنة القيادة من حسني بك، قائد حامية نابلس، وأمين بك السقُللي، قائد قوات «الرديف» (المساعدين العسكريين)، والحاج محمد عبده رئيس بلدية نابلس، وحيدر بك طوقان (من تجار المدينة). والتحق بهم بعد ذلك عبد الفتاح ملحس، وراغب أغا النمر – الذي أصبح كبير مفتشى منظمات الحزب في سورية الجنوبية ككل (106).

وعندما وصلت الى نابلس أنباء تمرُّد الجيش الثالث في مقدونيا، والإعلان اللاحق عن الدستور في اسطنبول، في أو اسط نيسان/أبريل 1908، رفض الحاكم أمين الترزي نشر النبأ، كتعبير عن الولاء للسلطان. في حين اتَّخذ قرار الاحتفال بهذا الحدث من قبل رئيس البلدية، الحاج محمد عبده - الذي بدأ الاحتفالات من مقرات «نادي القلب». وكانت الاحتفالات باهنةً في نابلس، بينما اتخذت طابعًا حماسيًّا صاخبًا في القدس ويافا وعكا.

#### نابلس تدعم إعادة الحكم السلطاني

بينما كان النظام الجديد في العاصمة يوطِّد اتصالاته وسيطريَّه على سورية، وصلت الى نابلس أنباء انقلاب 18 نيسان/أبريل 1909 (المعروف باسم حادث 31 مارس، وفق التقويم العثماني «الرومي»)، معلنة تعليق البرلمان وإعادة حكم السلطان. (13) «مع إنشاء جمعية الشريعة المحمدية (14) ضد الدستور». كتب النمر: «نهضت كل قطاعات المجتمع النابلسي تدعو الى إلغاء الدستور. ونظم المتظاهرون مسيرةً نحو ديوان النمر (المجمّع السكني)، حيث قاموا بأداء قسم الولاء للسلطان عبد الحميد، وعبّروا عن غضبهم من لجنة الاتحاد والترقى وشتموا قائدَيها، أنور ونيازي. وكان الحاج توفيق حماد وحزبه يقودان الحركة، في مواجهة رئيس البلدية محمد عبده وأنصاره (من لجنة الاتحاد والترقي)». (من لجنة الاتحاد والترقي)». (15) لكن حركة «الاسترجاع» هذه كانت قصيرة العمر، حيث تمت إعادة «الثوار» الى السلطة بسرعة بعدما قامت وحداتٌ من القوات المسلحة، مرسلةً من سالونيك من قبل محمود شوكت باشا، بإحباط المحاولة الإنقلابية، وأقدمت على خلع السلطان عبد الحميد.

في هذه الأثناء، قام أنصار لجنة الاتحاد والترقي في نابلس (التي كانت لا تزال حركةً سرية)، الذين كانوا معروفين في الصحافة العربية باسم «الاتحاديين»، بدعوة المتطوعين الى القتال دفاعًا عن الحكومة «الدستورية» في العاصمة. وأصبح «نادي القلب» مركزًا للتجنيد، وانطلاقًا من حماسة اللحظات الأولى، أبرق الاتحاديون الى اسطنبول يزعمون بأن 60.000 متطوع في طريقهم لدعم الثورة، انطلاقًا من فلسطين، وفق ادعائهم. وهذا الادعاء العددي لم يترجم سوى بمشاركة خمسة مقاتلين من نابلس فقط حسب النمر-، بما في ذلك رئيس سجل النفوس صائب أفندي، وظاهر أفندي عبده. وعند وصولهم الى جنين، كانت الحركة المضادة للثورة قد أحبطت، وكان عليهم أن يعودوا الى نابلس سيرًا على الأقدام، حيث تعرّضوا للسخرية وألقيت عليهم الحجارة والطين. (16)

وعندما تمّت هزيمة الحركة الاسترجاعية، تحرّك «الاتحاديون» لمعاقبة أنصار النظام القديم و «إعادة فرض القانون والنظام». ويمكن تلمُّس مدى اتساع الدعم للنظام الحميدي من حجم القوة التي استُخدمت لتأديب المدينة. حيث جرى الستجلاب أربع كتائب لنابلس، بحسب النمر، لقمع أنصار السلطان وحركة الشريعة. (٢٦) كما تمّ سحب الحاكم أمين بك الترزي واستبداله بفتحي سليمان باشا. وتمّ تشكيل «لجنة تحقيق» لإعداد تقرير والتوصية بإجراءات عقابية. وفي المحصلة، تمّ نفي الأعضاء الموالين من عائلات طوقان وحماد وعبد الهادي، وحرمان أقاربهم من الوظائف العامة خلال فترة هيمنة لجنة الاتحاد والترقي في السلطنة. (١٤) وقد تكون إشارة النمر الى أربع كتائب مبالغًا فيها، ولم يكن من الممكن التأكد من صحتها من مصادر محلية أخرى، ولكن إشارته الى وجود فرق عسكرية في المدينة، والى العقوبة التي نالت من قيادة آل حماد، تتقاطع مع رواية دروزة.

# مصداقية إحسان النمر كمؤرّخ محلى

وتثير قصة العملية الانقلابية المضادة للثورة وأصداؤها النابلسية تساؤلات حول مصداقية إحسان النمر كمؤرخ محلى، على مستوى التفاصيل العملية الملموسة، كما على صعيد مشروعه التحليلي، إجمالاً. أظهر النمر كفاءة عالية في استخدام سجلات المحاكم والأوراق العائلية في رسم ملامح التاريخ الاجتماعي لنابلس في العهود المبكّرة والمتوسطة للحكم العثماني (المجلدان 1 و2). ولعمله قيمةٌ استثنائية في تقييم نظام الحكم ومدى إنجاز متنفذي نابلس للاستقلال المحلي،(19) كما وفي معاينة كيفية إدماج القانون العرفي بالقانون المدنى الإسلامي، (20) وفي شرح كيف أصبحت اللصوصية عاملًا في تعزيز نظام للأمن الداخلي في نابلس (21) ورغم أسلوبه الانتقائي والخارج عن المألوف، فإن كتاباته في هذه الأقسام يمكن أن تُصنّف ضمن إطار تراث مدرسة الحوليات للتفسير التاريخي، بحيث يمكن اعتباره ملتزمًا بها ريما من دون قصد منه

وأعمال النمر ذات قيمة مميزة في رسم ملامح الاستقلال الذاتي لجبل نابلس وجنوبي فلسطين في عصر الإقطاعيات العسكرية (التيمار السباهي) في القرن الثامن عشر، وإرتباطه مع إدارة طرق الحج (22) وكثير من كتاباته التي أتت بعد ذلك في مؤلِّفه البارز «تاريخ جبل نابلس» تناول الصراع الثالوثي في عهد «التنظيمات» بين الحكومة المركزية العثمانية، من جهة، و «شيوخ النواحي» الذين كانوا يتحكّمون بجباية الربع الزراعي، من أمثال آل جرار من صانور وآل عبد الهادي من عرّابة، من جهة أخرى، والأرستقر إطية المدينية لنابلس، خصوصًا أل النمر/أغا وأل طوقان، من جهة ثالثة.

وكانت حملة ابر إهيم باشا المصرية (1830 – 1840) قد شكّلت نقطة تحول في هذا الصراع، تمثّلت في الانتفاضات الفلاحية (قاسم الأحمد) وصعود عشيرة عبد الهادي كقوة مهيمنة في مقاطعة نابلس. وفتحت استعادة الحكم العثماني زمامَ الأمور في سورية (1841) المجال أمام مرحلة من السيطرة الحكومية المركزية ومن إضعاف الإقطاع الريفي لصالح متنفذي المدن، وهم طبقة ملاّكي الأرض التي دمجت بين ثروتها الريفية واستثماراتها في الصناعة (النسيج، الصابون) ورأس المال التجاري (23)

ويعيد النمر بذور أحداث 1908 و 1909، التي نتناولها هنا، لإنشاء أول «مجلس

للإشارة» في المدينة في العام 1848، في سياق الإصلاح المديني البلدي العثماني. وهذا المجلس الاستشاري، أي مجلس الإشارة، هو الذي تطوّر ليصبح المجلس البلدي في العام 1869، وهو المجلس الذي أضحى ساحة صراع بين محاولات الحكومة المركزية للحصول على المزيد من الريع الريفي، والنّخب المدينية النابلسية المُعاد تشكّلها، والتي سعت لمقاومة هذه التعديات. ويوفّر العمل الرائد لبشارة دوماني حول تاريخ جبل نابلس تفسيرًا مهمًّا لرواية النمر، المرتبكة الى حد ما، لهذه الأحداث. (42)

استخدم أعيان (مدينة نابلس) المجلس للمساومة مع الحكومة العثمانية على حدود السلطة السياسية وحاولوا دفع تفسيراتهم الخاصة لمعنى المواطنة، والهُوية، والعُرف، والتقاليد. ولم يكن لدى الحكومة المركزية من خيار سوى التعاون. ولم يكن باستطاعتها حتى استبدال ملتزمي الضريبة بكوادر بيروقراطية مستوردة ومدفوعة الأجر من قبلها، وأقل من ذلك إلغاء نظام الالتزام الضريبي، كما كانت الإصلاحات المعلنة تنوي أن تفعل. (25)

أحد أوجه هذا الصراع بين الحكومة المركزية ونُخب المدينة تمثّل في قدرة المتنفذين، كما استمرّ النمر في تذكيرنا، على تفسير مراسيم الباب العالي وتطويع التعليمات الحكومية لصالح النُخب المحلية. كما نجحوا في أكثر بكثير مما حصل مع القدس، وفي ولايات ومناطق أخرى، في ضمان تعيين شخصيات محلية، لإدارة قضايا منطقة هم (26)

تبدأ كتابات النمر بإظهار علامات ضعف، رغم ذلك، عند تناوله مرحلة ما بعد «التنظيمات»، ولا سيّما في تعامله مع المرحلة الدستورية الثانية، وصولًا الى أحداث الحرب العالمية الأولى في نابلس. وروايته لهذه المرحلة تسيطر عليها رؤية مسطّحة للتعارض بين قوى القانون والنظام (الحكم الحميدي) وما يعتبره لجنة الاتحاد والترقي «العلمانية المدمّرة». وهو يظهّر هذا التعارض بصورة صراع فئويّ بين شرائح من النُخبة النابلسية – واضعًا عائلتي عبده وملحس، في مواجهة آل طوقان والنمر وعبد الهادي. وكلما اقترب من أحداث 1908 – 1912 (تاريخ سقوط لجنة الاتحاد والترقي)، زاد اعتماده على ذكرياته الشخصية، والمقابلات مع رواةٍ محليين – أكثر مما اعتمد على توثيقٍ معتمد

## على سجلات المحاكم و البلدية

والسرد المبالغ في طوله للأفعال الفردية، والمصائر المهنية الشخصية، وصعود وانهيار المكانة والثروات العائلية، ترد في كتاباته من دون إشارة تُذكر الي المضمون الاجتماعي أو المرجعية الاجتماعية - فالسياقُ يُفترض أن يكون بدَهيًّا بالنسبة إلى القارئ، أو هو يُفسَّر ببساطة كتخلِّ عن الرباط العثماني الإسلامي. و هكذا يتحوّل عنصر أقوة كبير في رواية النمر التاريخية المواكبة للأحداث - أي الاعتماد على مقابلات شخصية مطوّلة مع «صانعين ومشاركين في الأحداث» – الى ما هو أشبه بسر ديات غير متر إبطة لشجار إت عائلية. وتأتى خلفية عدم الترابط هذا في سياق إقرار محتمل، من قبل المؤلف، بتراجع مكانة وسلطة عائلة النمر باعتبارها قاعدةً رئيسية للإدارة العثمانية في نابلس (27) لذلك نحن محظوظون، في مجال الإضاءة على التاريخ المحلى لنابلس في تلك المرحلة، بوجود رواية بديلة في كتابات محمد عزة دروزة.

#### روبة عزة دروزة

انطلقت رواية دروزة عن نابلس (وفلسطين) في خلال الفترة الدستورية الثانية والحرب العالمية الأولى من سعى مرهف لإدماج مسارات السير الشخصية مع التحليل الطبقي للقوى المعنية. وكما إحسان النمر، كان دروزة - وهو كاتب اليوميات ومسجّل الأحداث غزير الإنتاج - شاهدًا مباشرًا على التحوّلات الكبيرة على الصعيد المحلى، وإن كان مراقبًا أكثر نضجًا وتقدّمًا في السن، وبالتالي، أكثر التزامًا. وبالإضافة الى ذلك، كان دروزة، وهو الموظف الصغير في خدمة البريد المدنى العثماني، منخرطًا بشكل مباشر في جهاز الإدارة، ومنحازًا في الصراعات السياسية ذات الشأن في بيروت ونابلس. وكان عضوًا ناشطًا في جماعات عثمانية معارضة عدة مثل لجنة الاتحاد والترقي، وحزب الوفاق، و لاحقًا، الحركة الفيصلية وحزب الاستقلال – الذي كان عضوًا مؤسَّمًا فيه.

وسعى دروزة إلى معرفة خلفيات الصراع الاجتماعي النابلسي في التشكيلات الاجتماعية الجديدة لنُخَب المدينة. حيث شهدت نهايات القرن التاسع عشر تحديات فرضتها بورجوازية تجارية صاعدة على العائلات الإقطاعية في المنطقة – أل طوقان، وأل عبد الهادي، وأل النمر، وأل قاسم – التي واصلت

جمع ثرواتها من خلال السيطرة على حيازة الأراضي في المنطقة في مرحلة ما بعد «التنظيمات» – (دروزة، المجلد الأول، ص. 122 – 124). وشكّل مجلس بلدية المدينة الساحة الرئيسية لهذا الصراع، حيث شهد العام 1911 هزيمة بشير طوقان، «الذي يمثّل تحالف عناصر الإقطاع في المدينة» (ص. 122)، على يد شخصية الحاج توفيق حمّاد المركزية (1863 – 1934).

وقد التقت البورجو ازية التجارية النابلسية حول حزب الجمعية العباسية، المسماة نسبة الى عباس أفندي خمّاش. ووحّدت الجمعية العباسية، التي أصبحت تُعرف لاحقًا باسم «الجمعية الحمادية»، قوى آل زعيتر والشكعة والمصري وجناحًا صغيرًا من آل عبد الهادي. (28) وكان توفيق حماد كاتب قلم المتصرفية. كما نجح حمّاد في أن يحصل على تعيين له رئيسًا لمجلس بلدية نابلس، ثم انتُخب، بعد فترة وجيزة، عضوًا في البرلمان العثماني الجديد. وتمكّن حزبه من استقطاب «الشخصيات المناهضة للإقطاع»، الصاعدة، في جنين، وطولكرم، وقلقيلية (أي في عموم المنطقة)، ضد نفوذ آل طوقان وآل النمر. وقد حشدوا قواهم ضد لجنة الاتحاد والترقي في فلسطين، التي كانت تعتمد، حسب دروزة، على دعم ضباط الجيش وكوادر الجهاز الإداري المدني العثماني. (29)

واستندت قوة الجمعية الحمّادية، «الحزب البورجوازي»، كما أسماها دروزة، إلى قيادة توفيق حمّاد وكفاءاته التنظيمية في جمع شبكة واسعة من المصالح التجارية ضد الحرس القديم (آل طوقان وحلفائهم). بحيث تمكّنوا من النجاح في المنافسة على جمع ضريبة الأعشار، التي أصبحت الآن تُجبى عبر المزاد العلني، بعد حلّ نظام الالتزام الضريبي، أو – بشكلٍ أكثر دقة – بعدما غدا نظام الالتزام في غير أيدي ملاّكي الأراضي الإقطاعيين. (30) وكان موقفهم الأيديولوجي داعمًا بقوة للسلطان عبد الحميد وللانقلاب المضاد في العام 1909 الذي هدف الى إعادة الخلافة، والذي لم يعمّر طويلًا. ولاحقًا انضم معظم أعضائهم إلى حزب اللامركزية العثماني. (31) وكان أمرًا شاذًا في هذا التحليل الطبقي للعمل السياسي النابلسي ذلك التحالف بين «الجمعية» وآل عبد الهادي في جنين - برئاسة سعيد باشا وحافظ باشا عبد الهادي –، وهي العائلة الإقطاعية التي يعتبرها بعضهم صاحبة مُلكيات الأراضي الأوسع. وقد وصف دروزة تلك الظاهرة الشاذة بـ «المُفارقة». كما اعتبر أن التحالف كان أداة قوة وروزة تلك الظاهرة الشاذة بـ «المُفارقة». كما اعتبر أن التحالف كان أداة قوة

في أيدي «الجمعية»، وإن كان قد خلّف بعض المشاكل – ذلك أنّ آل عبد الهادي كانوا رأس حربة القوى الإقطاعية. سعيد وحافظ (عبد الهادي) كانا الشخصيتين الأوسع نفوذًا في منطقة جنين وما هو أكثر إثارةً للاستغراب أنّ العائلة لم تعترض على أن تصبح حجر الزاوية في الحزب المناهض للإقطاع. وكان نفوذهم ومكانتهم راسخين حدَّ أنهم لم يعترضوا على الصفقة وقد رأوا في تحالفهم مع «الجمعية» ذات القاعدة النابلسية أداةً في صر اعاتهم الفئوية الخاصة مع القوى الإقطاعية الأخرى في المنطقة. ويبدو لي أن سليم الأحمد (ابن أخيهم) كان له دور أساسي في معالجة هذه التناقضات وتأمين صياغات فكرية لانخراط آل عبد الهادي في الحملة المناهضة للإقطاع (32)

ويبدو تفسير دروزة هنا حاذقًا وعميقًا. ففيما اعتمد إطارَ تحليل ماديًا وماركسيًّا، يعانى تحليله، رغم ذلك، من قدر ما من الاختزال، من خلال إسقاط الفئات الطبقية في خانات قويّ سياسية، خصوصًا في محاولته تفسير الطابع الشاذ لحضور مصالح عائلة إقطاعية في حزب البورجوازية النابلسية وأحد أسباب هذه المفارقة المفترضة يكمن في إخفاق دروزة في رؤية حقيقة أنّ قطاعات واسعة من نُخب ملاكبي الأراضي الفلسطينية انخرطت منذ وقت مبكّر في التجارة، و «تبرجزت» من خلال استثمار نسبة عالية من ريع الأرض في الصناعة (الصابون، زيت السمسم، القطن)، منشئة مصادر جديدة للثروة و أفاقًا مهنيةً جديدة لأفراد عائلاتهم. ويبقى التحليل العام، رغم ذلك، بارعًا ويضفى مصداقيةً على طبيعة الصراعات السياسية في نابلس، التي حشرها إحسان النمر تحت يافطة خانتي «الحميدية/ معاداة الحميدية».

### إعادة سرد المهزلة \_ ثورة المشايخ

فى سردية دروزة عن «الثورة»، التى صورها النمر بعبارات مُحقِّرة، شكُّلت محاولة إعادة نظام الاستبداد الحميدي تلك «اللحظة المهزلة»، وليست «الشورة». وكان عزة دروزة عُين، في حزيران/يونيو 1907، موظفًا في مكتب بريد نابلس، مسؤولًا عن البرقيات (وهي وظيفةٌ حسّاسة تتطلّب إجازةً أمنية)، براتب شهري يصل الى 300 قرش. وكان على والده أن يدفع 30 جنيهًا عثمانيًّا (وهي رشوةٌ أسماها، لتخفيف الوقع، «ما فيه النصيب») لأولئك المسؤولين عن إدارة البريد لتأمين التعيين (33) وبقى دروزة في وظيفته هذه

حتى العام 1914 عندما تمّ ترفيعه الى نائب مدير، بحيث شهد الأحداث البارزة التي جرفت نابلس أثناء «الثورة». وإحدى مهماته في عمله كانت اعتراض الصحف والمنشورات المحظورة، التي كانت تُرسَل الى المشتركين في المدينة، ومصادرتها. وكانت قائمة المنشورات الخاضعة للحظر تُوزَع بوتيرةٍ أسبوعية. (34) وهذا ما أعطى دروزة الفرصة لقراءة وتعميم مواد معارضة مرسَلة من القاهرة وأوروبا، وكذلك نشريات عربية راديكالية كانت ترسَل من أميركا.

وفي 24 تموز/يوليو 1908 (الذي يسجّله هو كيوم الرابع من تموز 1324، وفق التقويم العثماني «المالي»)، تلقّي عزة دروزة برقية معمّمة موجّهة إلى متصرّف نابلس تعلن المرسوم الإمبراطوري للسلطان عبد الحميد «الذي يعيد إحياء القانون الأساسي»، الدستور. وفي خلال الأيام القليلة التالية، تمّ إغراق «الشارع النابلسي»، وفق تعبير دروزة، بمنشورات لجنة الإتحاد والترقي، ورايات الحزب الحُمر والبيض التي تحمل شعاراته – حرية، مساواة، أخوة. وأصبح نادي لجنة الاتحاد والترقي عند بوابة نابلس الشرقية (الذي عرقه النمر برهنادي القلب»)، والواقع في جوار مكتب البريد، مركز اجتذاب للشباب النابلسي. (35) وكان دروزة انضم الى الحزب في سنّ التاسعة عشرة، ملتحقًا بصديقه ورفيقه ابراهيم القاسم عبد الهادى:

إبراهيم كان خطيبًا مفوّهًا. كان يخاطب الجماهير المتجمّعة في ساحة السراي باللهجة النابلسية، موضحًا معنى الدستور وما يترتب عليه في مجال العدل والأخوّة، بالإضافة الى كونه محطةً مهمة ضد الفساد والمحسوبية. (36)

وبقي دروزة مقربًا من ابراهيم طوال سنوات الحرب عندما أصبح كلاهما عضوين في «اتحاد الوفاق الحرّ»، وحزب اللامركزية. ويصف دروزة في ما يلي أحداث 31 آذار/مارس 1909 – التي يعنونها في مذكّراته «ثورة المشايخ» ضد الدستور. ومن الجدير بالتذكير أن دروزة كان آنذاك موظفًا في مكتب البريد العثماني في بيروت، وتمّ نقله، بعد فترة وجيزة من ذلك، الى نابلس. (37)

في 31 آذار 1325 (13 نيسان/أبريل 1909)، أبلغت سلطات البريد في العاصمة (اسطنبول) موظفيها في بيروت وغيرها من المدن بأن مجموعةً من المشايخ بزعامة درويش وحداتى قادت حركةً ضد الدستور، ولجنة الاتحاد والترقى،

وحكومتها. وتمكّن أفراد المجموعة من الحصول على دعم شرائح من الجمهور المتدين، كما ومن ضباط في الجيش في الأستانة. وطالبوا بالغاء الدستور، وحلّ البرلمان، وإقصاء لجنبة الاتحاد والترقي «الملحدة»، وتطبيق قوانين الشريعة كدستور للبلاد. وتمكّنوا من إقصاء وزراء ونواب عدة. وانتقل أعضاء لجنة الاتحاد والترقى الى السرية. واستجاب السلطان عبد الحميد، الذي كان يقف بشكل واضح وراء الحركة، لكل طلباتهم، فألغى البرلمان والدستور (38)

وكان در ويش وحداتي ناشطًا قبر صيًّا، يقود «الجمعية المحمدية»، ويصدر صحيفةً إسلامية اسطنبولية، تحمل عنوان «فولكان» (<sup>(99)</sup> وأقدمت الحركة (الانقلابية) على إزاحة عدد كبير من الحكّام في الأناضول وفي سورية واستبدالهم بموالين لعبد الحميد. وتمّ الإعلان عن احتفالات في أنحاء السلطنة للاحتفاء بإعادة حكم السلطان. وكانت حركة «الاسترجاع» في نابلس بقيادة الحاج توفيق حماد وأتباعه وهم عقدوا عددًا من الاجتماعات الجماهيرية في أحياء المدينة وأرغموا السكان على أداء قَسَم الولاء للسلطان وللشريعة الإسلامية. «هم اتهموا الاتحاديين بالكفر والإلحاد، وبكونهم أعداء الخلافة». (40) وشارك كلُّ من إحسان النمر وعزة دروزة في هذه الاجتماعات، الأول كمؤيد، والثاني كمراقب نقدى وذكر دروزة أن اجتماعات عدة شبيهة عُقدت في أنحاء فلسطين وسورية (41)

وعندما قاد عمر محمود شوكت الجيش الروملّي ضد الثورة المضادة في اسطنبول، وخلع السلطان وأعاد البرلمان، بعثت لجنة الاتحاد والترقي نداءً الي فروعها في المناطق المختلفة لتنظيم مسيرات نحو العاصمة دعمًا للثورة. وكان عشرة أشخاص من نابلس، بحسب دروزة (خمسة فقط، بحسب النمر) طليعة المسيرة من فلسطين. وكان يقودهم اليوزباشي أمين، قائد حامية نابلس، وأحمد حلمي عبد الباقي (رئيس حكومة عموم فلسطين المستقبلية التي أنشأها لاحقًا الحاج أمين الحسيني، وأحد زعماء حزب الاستقلال)، وعبد الفتاح ملحس، وراغب شاهين (ص. 188). وعندما وصلوا دمشق، كانت «القوى الثورية» قد استعادت السلطة، فعاد وفد الدعم الي نابلس.

وبدأت الحكومة الجديدة عملية تصفية أتباع النظام الحميدي في فلسطين

وسورية. كما تمّ تعيين حكّام جدد، واعتقال الحاج توفيق حماد وأتباعه ونفيهم الى بيروت. وتمّ تعيين بشير طوقان من قبل الحاكم التركي لنابلس، فتحي بك، كحاكم جديد لمنطقة جنين مكلّفًا بتصفية نفوذ النظام الحميدي في المنطقة. واندفعت حكومة لجنة الاتحاد والترقي في حملة واسعة لضمان نجاح أنصارها في البرلمان الجديد. وفي ما يخص نابلس، أعاد هذا التطور نفوذ عائلة طوقان – حيث حلّ حيدر طوقان مكان ابن عمه المتوفى بشير طوقان (ص. 188 – 189). وفي هذه العملية، استخدمت لجنة الاتحاد والترقي قدرًا كبيرًا من «تزوير الأصوات والترهيب»، حسب دروزة، حيث بقيت المعارضة تحتفظ بشعبية بين السكان.

ويرى دروزة أن الصراع في نابلس، وفي فلسطين بشكلٍ عام، كان بين جناحَي النخبة المحلية، حيث اعتمدت «حركة الاسترجاع» على العناصر التجارية الجديدة (الحاج حماد وحزبه)، بينما تشكّلت قيادات الحركة الدستورية المناهضة لعبد الحميد من العناصر الاقطاعية القديمة (آل طوقان وأتباعهم). وهو ما شكّل عاملًا أساسيًّا في تحوّل المعارضة الجذرية للنظام القديم لتصبح ضد كلا الجناحين وتذهب في اتجاه قومي، داعمةً حزب اللامركزية، ولاحقًا حزب الاستقلال (الوطني) – الذي سيصبح دروزة أحد أعضائه القياديين.

## ثورة دروزة هي «المهزلة» عند النمر

اعتبر إحسان النمر أن انهيار النظام العثماني تعود جذوره الى محاولة النظام البجاز تحديث سيّئ الإعداد، وهو تحديث انتهى الى تراجع في الاستقلال الذاتي لإدارات المقاطعات، ليس فقط في نابلس، وإنما في المقاطعات السورية ككلّ ويرسم النمر، بوضوح، التوقيتات الزمنية لهذا الانهيار في كتابه الضخم حول تاريخ البلقاء وجبل نابلس، ولكنه يرى أن إلغاء السيطرة اللامركزية من قبل شيوخ النواحي، والتي تُرجمت في هيمنة عائلات النمر وعبد الهادي وطوقان، فتح المجال أمام استدراج التزام ضريبيً تنافسيً من قبل قوًى اجتماعية جديدة كانت تسعى إلى الإثراء الخاص من خلال نظام الالتزام الضريبي، وهي قوًى لم تكن لديها أيّ مشاعر تعاطف تجاه الفلاحين المحليين وأوضاعهم. وهو يسجّل أنّ حتى نهاية القرن الثالث عشر الهجري (الثلث الأخير من القرن التاسع عشر الميلادي)، كانت الضرائب الريفية لا تزال تُجبي من قبل ملاكين التاسع عشر الميلادي)، كانت الضرائب الريفية لا تزال تُجبي من قبل ملاكين

إقطاعيين محليين ومن قبل «السبياهيين». وهؤ لاء الملاّكون حافظوا على صلات اجتماعية مع الفلاحين وحرصوا على أن تكون عائلاتهم مشاركة في الإنتاج وتعيش بمستوى أفضل من مجرد توفير المقومات الأولية للعيش (المجلد الثالث: ص. 49). وهذه الوضعية تعرّضت للتدمير من قبل دولة «التنظيمات» في سعيها المحموم إلى تحقيق عائدات أكبر، وفي مأسسة الالتزام الضريبي فى صورة استدراج تنافسى مفتوح.

مع انحسار دور أمراء جبل نابلس وشيوخه الإقطاعيين، دخل الساحة جيلً جديدٌ من رجال الأعمال (التجاريين)، وأصبح الالتزام عملية استدراج عروض. وبدأت العائلات حديثة الثراء تحلّ محل بيوت الحكم في مزادات الالتزام وتدريجيًّا حلّ الإقطاع المالي محلّ الإقطاع المُلكي وهو ما كانت له عواقب كبيرة. ذلك أن هؤ لاء الأسياد الجدد كانوا يفتقدون للسيطرة التوافقية (على الفلاحيين)، وبدأوا باستخدام سياط الدرك وعناصير الشرطة لتنفيذ الجباية (42)

ويورد النمر قوائم من أساليب الإثراء من قبل ملتزمي الضرائب ومن إضافات لضرائب جديدة (ضريبة «ويركو»، والضريبة على رأس الحيوان، وضريبة الدخل الفردي)، وهي إجراءاتٌ قادت الي إفقار فلاحي نابلس وهكذا بات الدرك الآن يطبّقون بالقوة ليس فقط جباية العُشر، ولكن أيضًا جباية الديون نيابةً عن تجار المدينة والمُقرضين - ما أدّى الى فرض عمل السُّخرة في حال عدم التسديد، ونتج من ذلك أيضًا فسادٌ واسع. وهو يستشهد بعميد سادة آل النمر، ابن عمه محمود أغا النمر، حين يسجّل: «ما دمّر الدولة العثمانية كان الدرك وتجاوز إتهم المالية القاسية» (43)

و هكذا يرسم النمر صورة مثالية للنظام الإقطاعي القديم، ويتحسّر على سقوطه، كما جسّده سقوط عائلته الخاصة هو، آل الأغا، وحلفائهم، وإن كان تحسُّره يستند أيضًا الى حسِّ عميق بالخسارة والمعاناة اللتين لحقتا بالفلاحين وفقراء المدينة وهو يستشهد بشكاوي الفلاحين الواردة في تقرير رسميِّ أعده زميله النابلسي رفيق التميمي، مؤلّف «ولاية بيروت» (بيروت ولايتي)، حول الفارق بين مرحلة حكم لجنة الاتحاد والترقي والنظام الحميدي: «الدرك الدستوري أسوأ بآلاف المرات من جهاز شرطة العهد الاستبدادي (الحميدي).

ذلك أن الشرطة القديمة كانت تتشكّل من أفراد من العشائر المجاورة، التي كانت معروفةً بحسن الأخلاق والسلوك». (44) ويضيف النمر: «وكان قائدهم (الاسمي) عثمان بك من خارج المنطقة، بينما كان القائد الفعلي هو نائبه عبد الكريم آغا النمر، الذي كان من أبناء المنطقة وعلى دراية بالتقاليد المحلية والأوضاع الاقتصادية للناس». (45) أما في العهد الجديد، فتحوّل جهاز الشرطة نحو ممارسة الرشوة والنهب على نطاق واسع لتحسين دخل أفراده. (66) وأخذ الحاكم المحلي يجنّد «العصاة ورجال العصابات» في قوة الدرك، بحجة أنّ ذلك وسيلة لتدجين قطاع الطرق. ورجال الدرك أقدموا بدور هم على ممارسة أساليب وحشية لتنفيذ القانون، ما دفع الناس بعيدًا من النظام الجديد، وقوّض شرعية الدولة العثمانية بمجملها.

وهكذا، يعزو النمر ابتعاد الناس من الدولة العثمانية إلى إجراءات إدارية الخذت في خلال المرحلة الدستورية، ولا يحصر المسؤولية بالتحديد في نظام جمال باشا واقتصاد الحرب، كما فعل دروزة وآخرون. وقد تفاقمت هذه الإجراءات خلال الحرب وبرزت مشاعر نفور من إجراءات «التتريك» والمشاعر المعادية للعرب المنبعثة من العاصمة الإمبر اطورية. (47) ومع ذلك، بقي الجمهور النابلسي، بشكل عام، وفق سردية النمر، وفيًا للعثمانيين، رغم الإجراءات القمعية التي اتّخذها جمال باشا ومساعدوه. وبقيت الحال كذلك حتى بعد سقوط القدس وجنوب فلسطين في أيدي البريطانيين. بحيث أصبحت نابلس مقرًا جديدًا للقيادة العسكرية المركزية العثمانية، بدعمٍ من القوات الجوية الألمانية أنذاك.

ويصف النمر اجتماعات عدة في المدينة دعا إليها القائد فوزي باشا لإعادة تجميع الجيش المنسحب والتحضير للدفاع عن الجزء الباقي من سورية الجنوبية. ويشير النمر الى سبب رئيسيً لتجدّد الدعم الشعبي للجيش، تمثّل في كشف خطط الحلفاء في المنطقة، بما في ذلك وعد بلفور واتفاقات سايكس/بيكو. (48) و هكذا، تشكّلت كتيبة جديدة باسم كتيبة صلاح الدين لتضم مئات عدة من الفارين من الخدمة العسكرية، ناهيك عن عددٍ من المجنّدين المحليين الجدد. وتمّ تلقين تلاميذ المدارس لإنشاد «الأتراك والعرب هم أخوة – ولديهم وطن مشترك» باللغة التركية (توركلر وأرابلر كاردشتير – بايلاشيلان بير وطن وار). وأخّر باللغة التركية (توركلر وأرابلر كاردشتير – بايلاشيلان بير وطن وار). وأخّر

هذا الوضع الجديد، حسب النمر، وحتى قُلْبَ نزوع القوى القومية المناهضة للعثمانيين، «لأن الناس أدركوا الخطر الوشيك، وأن الحكم التركي أكثر مقبوليةً من مخططات الحلفاء». (49) وفي كانون الأول/ديسمبر 1917، كتب النمر بشكل صريح أن الثورة العربية للشريف حسين وحلفائه القوميين في سورية لم يكن لديها دعمٌ يُذكر في نابلس (50) لكن هذا النهوض المتجدد للمشاعر العثمانية لم يعمّر طويلًا فمع انهيار الجبهة البلغارية، أعطيت الأوامر لانسحاب القوات العثمانية من سورية و فلسطين

ويؤكِّد مؤرِّخون كثيرون، بمن في ذلك عزة دروزة، صحة التقدير بأن الثورة العربية لم يكن لها دعمٌ ذو شأن في نابلس وأجزاء أخرى من فلسطين. وذلك يساهم في فهمنا الوضع الاستثنائي لنابلس، والذي ميّز ها عن ياف والقدس، ويفسر كيف تمكن الجيش العثماني من الاحتفاظ بموطئ قدم له في شمالي فلسطين لأكثر من عام بعد سقوط الجبهة الجنوبية.

# استخلاص: التاريخ المحلى وقضية الاستثنائية

تناولنا هنا روايتًى مؤرخَين محليّين من نابلس، إحسان النمر ومحمد عزة دروزة، وتعاملهما مع الأحداث التي واكبت الثورة الدستورية للعام 1908، وصولًا الى الحرب العالمية الأولى ثم انهيار السلطنة العثمانية وتكمن أهمية التاريخ المحلى هنا في الكشف عن مسارات تفسّر الصورة الكبيرة لما كان يحدث في المقاطعات السورية، على المستوّيين الإقليمي والإجمالي. كما تُلقي الضوء على وجود سماتِ استثنائية وتلاوين في مواقف القوى المحلية والإقليمية، ما يسحب البساط من تحت أقدام ما أصبح لاحقًا الرواية القومية العربية المهيمنة.

وتطرح فكرة «الاستثنائية» مسألةً نظريةً مهمّة في تدوين تاريخ مدن بمفردها. وهذه موضوعة تتكرّر في كتابة التواريخ المحلية. فهذه الكتابات الأخيرة تلقى ضوءًا كاشفًا على السمات الخاصة لهويات محلية ملموسة، وتبرز حدود درجة اندماج التنظيم الاجتماعي المحلى في شبكة العلاقات القومية والكونية. والسؤال هنا هو: بأيّ قدر يصبح التركيز على الملامح الاجتماعية ذات الخصوصية للمشهد المديني -التي هي أداةٌ ضرورية في فحص الإثنوغرافيا المدينية- ، دفعًا نحو تأكيد الطابع الاستثنائي والمنفرد للظاهرة؟

وفي حالة نابلس، تبرز روايتا النصر ودروزة - رغم اختيار هما مقاربات متباينة جذريًا - الطابع الاستثنائي لجبل نابلس ولقواه الحاكمة بمعايير الاستقلالية الذاتية للمدينة (النمر) والتشكيلات الطبقية الخاصة في أواخر القرن التاسع عشر (دروزة). ويثير دروزة القضية الغريبة لكيفية اتخاذ شرائح من الطبقات الإقطاعية القديمة قرار الوقوف الى جانب «الثورة»، بينما «الحزب البورجوازي» يتّخذ موقف دعم الاسترجاع الحميدي. وفي تحليل النمر، ترتبط «استثنائيته» بنظرته الى تطوير الاستقلالية الذاتية لنابلس في إطار الجهاز الإداري العثماني، وقدرتها على إدامة هيمنة طويلة الأمد لعائلاتها الأرستقراطية على المناطق الريفية، وقدرة نُخبة المدينة على تحويل الريع الزراعي الى شروة تجارية وصناعية، ومقاومة محاولات السلطة المركزية البيروقراطية لاسطنبول للتذخّل في الشؤون المحلية. وذلك صحيحٌ أيضًا بالنسبة إلى مراكز إقليمية سورية عدة، بما في ذلك دمشق وحلب، من زوايا عدة، ولكن أكثر من ذلك بالنسبة إلى نابلس.

وتشدّد روايتا دروزة والنمر على اعتبار تحدي المجلس المحلي للمدينة وعائلاتها المسيطرة مسألةً ذات أهمية قصوى. وهذه التركيبة الخاصة للسلطة المدينية سمحت، ليس فقط بامتصاص الفائض الريفي بشكلٍ فعال، بل أيضًا بالتوسط في العلاقة بين الفلاحين والمُللّك المدينيين في الدفاع عن البلاد العثمانية. فقد تمكّنت نابلس من الاحتفاظ بنصيب من الريع الريفي أكبر بقدر ملموس من غيرها من المقاطعات الأخرى في فلسطين، ما سمح بنمو ملحوظ في ناتجها التجاري والصناعي، بالتوازي مع اندماجها بشكلٍ فعّال في الإصلاحات المالية لعهد ما بعد «التنظيمات».

ولم يكن نقل القيادة المركزية العثمانية في جنوب سورية من القدس الى نابلس، بعد سقوط يافا والقدس وبئر السبع في كانون الأول/ديسمبر 1917 في أيدي قوات الحلفاء في الحرب العالمية الأولى، صدفة جغرافية. ويفسر النمر ودروزة كيف ولماذا بقيت نابلس موالية للسلطنة حتى في أوج ديكتاتورية جمال باشا – وهو ولاءً كان له في آنٍ واحد طابع أيديولوجي وعسكري. وسمح للعثمانيين بالاحتفاظ بسيطرتهم على شمال فلسطين وجنوب سورية لسنة كاملة تقريبًا، حتى تشرين الثاني/نوفمبر 1918.

تناولنا في هذه المقالة ثلاث سرديات للثورة والثورة المضادة في 1908 -1909 من قبل كُتّاب اعتبروا نابلس مدينتَهم اثنان منهم من أبنائها الأصليين، والثالث أمضى سنواته التكوينية في المدينة. النمر ودروزة هما سليلا عائلات من صُلب المدينة أما روحي ياسين الخالدي، العضو المندمج تمامًا في البير وقر اطية الإمبر اطورية، فأتى من عائلة مقدسية بارزة تُعيد أصولَها - من خلال بعض الروايات - الى مردا في منطقة نابلس، وهو أنهى تعليمه الابتدائي في مدرسة مكتب رشدي في نابلس جرى ذلك في خلال ولاية مدحت باشا، الحاكم التقدمي لسورية، الذي عين والدروحي، ياسين الخالدي، قاضيًا في محكمة نابلس (51) أما النمر ، فكان ينتمي إلى العائلة الإقطاعية الأبرز في المدينة - آل الآغا - التي أخذت هيمنتها تتراجع نتيجة الإصلاحات الاقتصادية العثمانية في حين انتمى دروزة، الذي كان موظفًا مدنيًا صغيرًا في سلطة البريد، الى شرائح مهنية وتجارية استفادت بشكل واسع من النظام التعليمي الجديد ومن إصلاحاته

وتُلقى الأصول الاجتماعية والتصنيف الطبقى لهؤ لاء الكُتّاب الثلاثة (بالترتيب، البير وقراطية الإمبراطورية، نُخبة ملاّكي الأرض، والبورجوازية الصغيرة المهنية) ضوءًا مهمًّا على قراءة كلِّ منهم للثورة الدستورية ولكن تشخيصهم للأحداث لا يمكن تفسيره، وبالأحرى استنتاجه، من انتمائهم الطبقي. فرانقلاب» الخالدي يوفّر إحاطةً واسعة وتاريخية لأسباب الثورة العثمانية، تتّسم بالطوباوية والوضعية في أن واحد. فالثورة الدستورية الثانية، من وجهة نظره، حقَّت، أو بالأحرى حاولت أن تحقّق، للبلاد العثمانية ما حقّقته الثورة الفرنسية لفرنسا: هي أدخلت الحداثة من خلال إطاحة الإقطاع والاستبداد المطلق في ثوب إسلاميِّ إصلاحي. وأتاح الإصلاح الإسلامي للعثمانيين، برأيه، تفادي العنف الطبقي للثورة الفرنسية وكان منظوره منظوراً يرى أقاليم السلطنة ككلّ، وكانت فلسطين نقطةً هامشيةً في هذا التصوّر. وقد حال بُعده عن المنطقة في زمن الكتابة (كان آنذاك قنصالًا عثمانيًا في مدينة بوردو الفرنسية)، ووفاته المبكّرة عام 1913، بينه وبين معالجة التغيّرات التي جرّتها الثورة على المستوى المحلى.

ويوفّر النمر ودروزة ترياقًا «تصحيحيًّا» لفهم الخالدي التجريدي والتهليلي للحركة الدستورية، كونهما كانا شاهدين على تلاحق أحداث «الثورة»، و «الشورة المضادة»، في الميدان. وبالنسبة إلى كلا الراويين، شكّل التاريخ المحلي نافذةً لفهم العوامل الأكبر التي كانت تُحدِث تغيّرات في فلسطين وسورية في السنوات الأخيرة للسلطنة. وهذا التاريخ سعى الى تفحُص المكانة الاستثنائية لجبل نابلس، وفي الوقت ذاته تظهير عوامل تلاشي النظام القديم.

وأتاح التركيز على الممارسة السياسية للنخب الحاكمة في نابلس لكلِّ من دروزة، والنمر (بدرجة أقل)، تجاوز مزالق النزعة المحلية في كتابة «التاريخ المحلي»، بمعنى عزل البنية الاجتماعية للمدينة عن الاقتصاد السياسي لمحيطها الإقليمي. وهذا ما أمكن تلمُّسه في عددٍ من الإحالات على ارتباطات المدينة الخارجية:

- أطلق المقدسي في القرن العاشر على نابلس تسمية «دمشق الصغيرة»، وهو تعبير بقي يستخدم حتى يومنا، جزئيًا بسبب تبعية المدينة إداريًا، في خلال معظم العصر العثماني، لولاية دمشق، وليس لمتصرفية القدس. واستمرّت التجارة والبناء المعماري ونوع المأكولات وروابط الزواج ضمن العائلات الأرستقر اطية تظهّر هذه الصلة الدمشقية.
- ويسجّل كلٌّ من دروزة والنمر غياب سياسات قومية عربية (خلافًا للوعي الثقافي العروبي) في الأصداع الرئيسية لسياسات المدينة. فالسياسات الداعية الى فصل سورية كانت إما هامشية (دروزة) وإما غائبة (النمر). وسجّل النمر بشكلٍ خاص أنّ في خلال فترة الحرب (1914 1918) لم يكن هناك أتباعٌ للثورة العربية ولا للحركة الفيصلية، كما أشرنا أعلاه. فكلّ الحركات السياسية، العلنية والسرية، كانت تيارات عثمانية، مثل لجنة الاتحاد والترقي، والوفاق الحر، وحزب اللامركزية باستثناء التأثيرات الوهابية.
- كانت النُخبة النابلسية مندمجةً بشكلٍ جيد في النظام البير وقر اطي السلطاني العثماني، من خلال تعيينات المسؤولين الإداريين المحليين، ونواب مجلس المبعوثان، وسلك القضاة، بالإضافة الى التعيينات في الخدمة المدنية (الدرك، البلديات، المدارس)، حيث كانت أغلبية المعينيان من السكّان المحليين. واستمر التوتر مع اسطنبول يجيش تحت السطح حول اختيار توزيع الالتزامات الضريبية وتخصيص حصص الضرائب. ويشير النمر

الى مصدر آخر للخلاف: استخدام الدرك العثماني في الجباية القسرية للضرائب وكان عناصر الدرك يُجنَّدون، في أو إخر القرن التاسع عشر، بشكل متزايد، من القوى القبلية/العشائرية في منطقة البلقاء

ولكن روايتي النمر ودروزة تفترقان بطريقة جوهرية جدًّا. فتقييم النمر لـ«مهز لـة» لـ1908 – 1909 – أي المحاولة الناجحة لإطاحة النظام الحميدي، والمحاولة الفاشلة لاسترجاع السلطنة، كان استعارةً. حيث كان المقصود تظهير فشل انقلاب لجنة الاتحاد والترقي، رغم نجاحه الظاهري، لاختراق علاقات السلطة في المقاطعات العربية، وفي نابلس بشكل خاص. وهو فشلٌ رأى أن صحته ثبتت عبر إزاحة الاتحاديين من السلطة في العام 1912. وبالنسبة إليه، كانت القومية العربية والفلسطينية قوّى «رجعية» ساعدت الاستعمار البريطاني و الفرنسي في السيطرة على سورية، ومهّدت الطريق للصهيونية ولفصل فلسطين عن السلطنة - حيث كانت السلطنة في نظره الضامن الوحيد لبقائها. وتأثّرت رؤية النمر الكونية، بقوة، بعواطفه الوهابية، حيث برز كمعارض منهجيِّ للنزعة القومية، وكمؤرخ إسلاميِّ وعثماني النزعة.

في المقابل، رأى دروزة في تنازع القوة بين الاتحاديين والقوى الحميدية صراعًا حقيقيًا، تجلِّي في نابلس كمواجهة اجتماعية وسياسية بين العائلات الأرستقر اطية الإقطاعية القديمة وطبقة التجار وأصحاب الدكاكين ويتميّز تحليله لأحداث 1908 – 1909 في تركيزه على صعود القوى المناهضة للإقطاع في الممارسة السياسية النابلسية و دور ما أسماه «الحزب البورجوازي» للحاج توفيق حمّاد. وما رأى فيه النمر صراعًا بين القوى الحميدية وتلك المناهضة للحميدية من أجل إنقاذ الأراضي الإسلامية، قيَّمه دروزة بحق كصراع بين جناحين من النُخبة المحلية. وهو انزعج من فوضى الممارسة السياسيّة الطبقية المحلية، التي اعتبر ها ظاهرة شاذة، بسبب وجود قوى ذات شأن من ملاّكي الأرض (آل عبد الهادي - الذين رأى فيهم «الأكثر إقطاعيةً» بين القوى الإقطاعية) في طليعة «الحزب البورجوازي». وهؤلاء كانوا أسلاف رجال الأعمال من أمثال آل المصرى وآل الشكعة، الذين ما زالوا يسيطرون على الحياة السياسية و الاقتصادية النابلسية حتى بو منا هذا

وما أغفله ربما كان الطريقة التي انخرط فيها أصحاب المصالح المرتبطة

بالأراضي في الاستثمارات الصناعية والتجارية، في وقت كان ريع الأرض يتراجع كمصدر رئيسيً للشروة وللمكانة الاعتبارية. وكان انتصار القوى التحديثية للثورة العثمانية، التي دعمها دروزة بحماس كناشط في لجنة الاتحاد والترقي، ولاحقًا في حزب الوفاق (الاتحاد الحر)، بالنسبة إليه، أشبه بانتصار «بيروسي» (انتصار أسوأ من الهزيمة!)، نتج منه اللجوء الى سياسات التتريك وتشديد القبضة المركزية. وخلافًا للنمر، رفض عزة دروزة ربط نفسه بالنظام الحميدي، أو بخصومه المحليين في نابلس وفلسطين. ومع استمرار الحرب، تخلّى بسرعة عن حماسه لصالح الاتحاديين، وحزب الاتحاد الحر، وتخلّى عن كلّ أملٍ في استمرارية الوجود العثماني، بالانضمام الى الحركة الفيصلية من أجل استقلال سورية وفلسطين.

ترجمة وائل زيدان

# 77 الهوامش:

- (1)- سجّل عار ف حجاوى الكاتب النابلسي الساخر تأملاته في وضعية نابلس "الثورية": "خلال ثورة 1936، أُطلقت على نابلس تسمية "جبل النار"، رغم أنها ليست نارية. فهي، بالأحرى، طفلٌ وديعٌ ينام على ثديي أمه. ويعتبر بعض الأنثر وبولوجيين أن سكان الجبال يتسمون بطباع قاسية وخشنة خلافًا لسكان الوديان المسالمين وذوى المراس السهل. ولكن سلوك أهل نابلس كان دائمًا ودودًا. ففي العام 1936، ريف نابلس هو الذي كان شديد المراس، فيما اكتفت المدينة بنزع الطربوش واعتمار الكوفية لخداع القوات البريطانية وتحويل أنظارها عن تحركات الثوريين"- عارف حجاوى، "نابلس: مدينة النساء القويات"، -This Week in Pal estine, Issue 107, March 2007
- (2)- زيادة، خالد. مقدمة لكتاب محمد روحي الخالدي، 2011. أسباب الإنقلاب العثماني وتركيا الفتاة. عابدين، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، ص. 1 - 28.
- (3)- الخالدي، محمد روحي، وخالد زيادة. 2011. أسباب الإنقلاب العثماني وتركيا الفتاة عابدين، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، ص. 134.
- (4)- مناع، عادل. 1999. تاريخ فلسطين في أواخر العهد العثماني 1700 1918: قر اءة جديدة بير وت: مؤسسة الدر اسات الفلسطينية، ص. 242 – 243. (التدقيق في تاريخ 1700، ربما المقصود 1800 – المترجم).
  - (5)- زياد، نعيمة. 2012. إحسان النمر. دائرة المعارف الفلسطينية،
  - http://ency.najah.edu/node/23 accessed September 2, 2014
    - (6)- زياد، إحسان النمر، المصدر ذاته.
      - (7)- زياد، المصدر ذاته.
- (8)- عودات، يعقوب. 1987. من أعلام الفكر والأدب في فلسطين. عمان: وكالة التوزيع الأردنية، ص. 637.
  - (9)- عودات، ص. 636.
- (10)- النمر، إحسان. 1938. تاريخ جبل نابلس والبلقاء. نابلس: مطبعة جمعية عمال المطابع التعاونية، الجزء 3، ص. 95.
  - (11)- النمر، ص. 95.
- (12)- دوماني، بشارة. 1998. إعادة اكتشاف فلسطين: أهالي جبل نابلس 1700 -1900. بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ص. 57 – 65.

- (13)- إحسان النمر يستخدم تعبير "الحركة الرجعية"، وهي الصفة التي اكتسبت معنى محدّدًا في ستينيّات القرن العشرين ولكن بما أن العمل المعني نُشر في العام 1938، فإن التعبير يشير هنا الى عملية الاسترجاع، بالمعنى الحرفي لكلمة "استرجاع"، كما في سياق كتاباته التحليلية، في آن واحد.
- (14)- أنشئت الجمعية من قبل كامل باشا، الوزير الأكبر، من أجل تجنيد الدعم الإسلامي لاسترجاع العرش.
  - (15)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 107.
  - (16)- النمر، 'تاريخ...'، الجزء الثالث، ص. 108.
- (17)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 109. لم أتمكن من إيجاد تأكيدٍ من جهة مستقلة لعدد الكتائب الأربع المستخدمة لإخماد التمرد.
  - (18)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 110.
  - (19)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 520 533.
  - (20)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 497 506.
  - (21)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 507 516.
  - (22)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 520 549.
  - (23)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 288 292.
- (24)- دوماني، بشارة. 1995. إعادة إكتشاف فلسطين تجار وفلاحون في جبـل Doumani, Beshara. 1995. Rediscovering Palestine .1900 1700 نابلس merchants and peasants in Jabal Nablus, 1700-1900. Berkeley, Calif: University of California Press. Pages 111-114; 177-78; 241-242 .241-242.
- (26)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، ص. 540 548، ودوماني، ص. 241 242. (26)- انظر إحسان النمر، "تاريخ..."، الجزء الثاني، الفصل السادس: "ثمار الحكم الوطني، وفضل الحكم الوطنيين"، ص. 540 553، والهامش 1 في صفحة 540 541، وكذلك دوماني، "جبل نابلس".
- (28)- مناع، عادل. 1995. الحاج توفيق حماد في ''أعلام فلسطين في أواخر العهد العثماني (1800 1918)". بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية.
  - (29)- دروزة، ص. 127 128.
    - (30)- دروزة، ص. 126.
  - (31)- دروزة، ص. 123 124.

- (32)- دروزة، ص. 124 125.
  - (33)- دروزة، ص. 174.
  - (34)- دروزة، ص. 176.
  - (35)- دروزة، ص. 181.
  - (36)- دروزة، ص. 182.
  - (37)- دروزة، ص. 187.
  - (38)- دروزة، ص. 197.
- (39)- 1909: در ویش و حداتی و حول حادث 31 مارس انظر:
- http://www.executedtoday.com/2013/07/19/1909-dervish-vahdeti-.for-the-31-march-incident/ accessed August 23, 2014
  - (40)- دروزة، ص. 187.
  - (41)- دروزة، ص. 188.
  - (42)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 47 48.
    - (43)- النمر ، "تاريخ"، الجزء الثالث، ص. 50.
- (44)- التميمي، محمد رفيق، وبهجت يازار. 1916. ولاية بيروت. بيروت، مطبعة الإقبال، المجلد الأول، ص. 105.
- (45)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 48 49. انظر أيضًا محمد عقل،
- 2005. "وثائق محلية من فلسطين العثمانية ودراسات توثيقية"، كفر قرع، إسر ائيل، دار الهدى، ص. 312 – 313.
  - (46)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 49.
  - (47)- النمر، "تاريخ.."، الجزء الثالث، ص. 143.
  - (48)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 143 144.
    - (49)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 144.
  - (50)- النمر، "تاريخ..."، الجزء الثالث، ص. 144 145.
- (51)- داود يعقوب، أوس. روحى ياسين الخالدي، 1864 1913: رائد البحث السياسي في فلسطين. القدس: مؤسسة القدس للثقافة والتراث.
- http://algudslana.com/index.php?action=article&id=2480; accessed August 29, 2014

#### المحاضرة الثانية (عمّان، الأردن 2016)

### تاريخ ومجتمع العراق بين حنّا بطاطو وعلي الوردي



دينا رزق خوري

بروفيسورة في التاريخ والعلاقات الدولية في جامعة جورج واشنطن، وحائزة زمالة مؤسسة غوغنهايم. حصلت على درجة الدكتوراه من جامعة جورج تاون تحت إشراف البروفيسور حنّا بطاطو في العام 1987. حاز كتابها الأوّل «الدّولة والمجتمع الولاية في الأمبراطوريّة العثمانيّة: الموصل 1519 – 1834»

State and Provincial Society in the Ottoman Empire: Mosul 1519-) (منشورات جامعة كامبريدج، 1997، 2002) جائزة فؤاد كوبرولو (الجائزة المداقة الكويتية – تمنح كل سنتين) السنوية من جمعية الدراسات التركية، وجائزة الصداقة الكويتية البريطانية من الجمعية البريطانية للدراسات الشرق أوسطية. أمّا كتابها الثّاني «العراق في زمن الحرب: التجنّد والإستشهاد والتذكّر» (Martyrdom and Remembrance)، فيمثّل منشورات جامعة كامبريدج، 2013)، فيمثّل تاريخًا اجتماعيًا لحرب إيران – العراق وحرب الخليج في العام 1991.

سأتحدّث اليوم عن مُقَار بِتَين مختلفتين لدر اسة التاريخ العراقي وتبعات كلّ منهما على فهمنا الحالى لواقع العراق. فقد صاغت أعمال كلّ من حنا بطاطو وعلى الوردي بشكل عميق در استنا لتاريخ ومجتمع العراق المعاصير فحنًا بطاطو اعتمد على التحليل الطبقي الماركسي في تتبعه لتطوّر المجتمع العراقي من مرحلة تقليدية مبنية على ولاءات قبلية وعشائرية، إلى مجتمع حديث طبقيّ تتعايش فيه الانتماءات الطبقية والحزبية مع الولاءات القبلية وفي بعض الأحيان تتجاوز ها في المقابل، نهل على الوردي من فكر ابن خلدون الاجتماعي وأعمال علماء الاجتماع الأميركيين والفرنسي إميل دوركيم. فهو لم يفهم تاريخ العراق بوصف تقدّمًا باتجاه واحد من أشكال تقليدية للتنظيم الاجتماعي إلى أخرى حديثة، بقدر ما هو صراع مستمر بين الحضارة والبداوة، بين ثقافة الحياة الحضرية المستقرة والولاءات القديمة للقبيلة والطائفة

#### سأبدأ أولًا بذكر ملاحظات عامة عدة حول أعمال حنّا بطاطو وعلى الوردي.

لقد التقيت حنّا بطاطو للمرة الأولى في العام 1985م، وذلك بعد أشهر عدة من عودتى إلى جامعة جورج تاون من العراق حيث بقيت هناك لمدة ستة أشهر وأنا أبحث في الأرشيفات والمكتبات في بغداد والموصل وذلك تحضيرًا لرسالتي عن الموصل تحت حكم عائلة الجليلي. لكنني التقيته قبلها عن طريق كتابه الطبقات الاجتماعية القديمة والحركات الثورية في العراق والذي اعتبرناه، أنا وزملائي الطلاب، نموذجًا لكيفية كتابة التاريخ المعاصر للعالم العربي (1) ففي أكثر من 1200 صفحة، قدّم الكتباب دراسة لتطور الطبقات الاجتماعية الحديثة والحركات السياسية في العراق من أواخر القرن التاسع عشر الميلادي وحتى عام 1976م ورغم أن الهدف المبدئي منه كان محاولة في كتابة تاريخ صعود الحزب الشيوعي العراقي، أي ثورة عام 1958م وما تلاها، إلا أن بطاطو وسمع مداه بعدما سُمح له بالوصول إلى مصادر أكثر وبعد زيارته العراق في الستينيّات وبداية السبعينيّات للقيام بمزيد من البحث واللقاءات نشر الكتاب في العام 1978م، في السنة نفسها التي نشر فيها إدوارد سعيد كتابه الإستشراق، حيث مثّل الكتابان معًا صعودًا للتحليل النقدي لدر اسة الشرق الأوسط الحديث على يدى أستاذين عربيّين منغمسَين في لغة العلوم الإنسانية والاجتماعية الغربية. وقد كانت النتيجة، بالنسبة إلينا نحن القادمين من العالم العربي لدر اسة الشرق الأوسط في الولايات المتحدة الأميركية،

عميقة جدًّا. إذ سمحت لنا بالتفكير والكتابة ضد السائد في الأكاديميا الأميركية والتي كانت تُصور مجتمعات الشرق الأوسط كما لو كانت مترددة بين التراث والحداثة: شرق أوسط يفشل بشكل متكرّر في الوصول إلى النموذج الغربي في التطوّر. كانت هذه السردية عن تاريخنا المعاصر، في عقدي السبعينيّات والثمانينيّات، العقدين الذين شهدا الحرب وإفلاس حكومات ما بعد الاستعمار، هي نفسها التي يحدثنا بها كثيرون من المعلقين العرب في الزمن الحالي. قدّم لنا كتاب سعيد، كما يعلم كثيرون منكم، أداة قويّة لنقد هذه الرؤية عن الشرق الأوسط وغيرها من الدراسات الأكاديمية الغربية عن العالم غير الغربي.

للأسف الشديد، لم يُحدث تاريخ بطاطو للعراق الحديث ذلك التأثير الكبير على الدر اسة الأكاديمية للشرق الأوسط، وذلك رغم أنه ظلّ بمثابة الإنجيل لكل من يريد الكتابة عن تاريخ العراق. في الحقيقة، ظنّ كثيرون منّا عندما نشر للمرة الأولى أنه لم يعد هناك ما يكتب عنه في تاريخ العراق، فقد قال حنا بطاطو كل ما بمكن أن بقال وكانت در استه مفصّلة وشاملة، مكتوبة بشكل بليغ في بعض أجز إئها، وعبّرت عن تفهّم وتعاطف مع الأشخاص الذين شكلوا تاريخ البلاد لقد كان هذا الجانب من كتابه الذي لا يزال له مؤثره ونموذج لدراسة تاريخ المجتمعات العربية. فعلى عكس أغلب الكتابات عن السياسة في الشرق الأوسط، كان كتاب بطاطو تاريخًا للشعب في العراق. فرغم أنه قام بشكل منهجي ببحث أثر كلّ من الطبقة والوجاهة والعوامل البنيوية الكبيرة على صناعة السياسة العراقية الحديثة، كان كتابه تاريخًا عن سعى شعب، وغالبًا فشله، في صياغة مستقبله السياسي. فقد كان هناك كتب قليلة، في العام 1978م كما هي الحال اليوم، سواء باللغة الإنجليزية أم العربية تقدّم وجهة النظر هذه عن شعب يسعى لكتابة تاريخه على مدى قرن من الزمان. وفي هذا الجانب، هو أقرب لكتابات المؤرخ اليساري البريطاني إدوارد بالمر تومبسون الذي كتب عن تاريخ الطبقة العاملة في بريطانيا من أعمال علماء السياسة أو المؤرخين في در استهم لتشكّل الأحزاب السياسية (2) فقد قابل عددًا من العراقيين، واعتمد على مجموعة متميزة من المصادر، مثل ملفات الشرطة في الدولة العراقية، واعتمد على الشعر، والأغاني والأمثال الشعبية، ليبعث الحياة في عوالم الشخصيات الرئيسية التي ملأت صفحات كتابه.

لم يكن حنا بطاطو من العراق، بل كان نازحًا فلسطينيًّا بدأ اهتمامه بالعراق

عندما بدأت تؤدى دورًا مركزيًّا في الدبلوماسية الغربية بعدما انضمت إلى حلف بغداد في ذروة الحرب الباردة. أما على الوردي فكان ابنًا للعراق، حيث ولد عام 1913 ونشأ في حي الكاظمية في بغداد لعائلة من الطبقة الوسطي، وتعلَّم في الجامعة الأميركية في بيروت وفي جامعة تكساس حيث حاز شهادة الدكتوراه في علم الاجتماع عام 1950م. شملت حياة على الوردي غالب التطور إن المهمة في التاريخ العراقي الحديث فعند وفاته في العام 1995م، كان الوردي قد شهد تشكّل دولة عراقية، وثورة حولت الملكية إلى جمهورية، وعددًا من الانقلابات، ودكتاتورية، وثلاث حروب، وحصارًا ولعلّ العامل الأكبر الذي ساعده في البقاء والاستمرار في البلاد هو رفضه لاتخاذ موقف معارض علنيّ للدولة وإصراره على أنه يجب على العلوم الاجتماعية أن تكون نقدية وبعيدة من الأيديولوجيا والسياسة ولعل أكثر لحظاته اقترابًا من النقد العلني للدولة كان في محاضرته العامة التي شهدت حضورًا كبيرًا، والتي عقدت في بغداد في مارس/آذار 1991م بُعَيْد انتهاء حرب الخليج وقمع الانتفاضة العراقية. في هذه المحاضرة تطرّق الوردي لطرق إعادة بناء المجتمع العراقي بعد كارثة الحرب والعنف الذي حدث في الانتفاضة والذي لام فيها الحكومة على استهتار ها و عنتر باتها (3)

ورغم أنه كان أحد مؤسسى قسم علم الاجتماع في جامعة بغداد في الخمسينيّات، إلا أنه اختيار الاستقالة في العيام 1972م وذلك مع بداية سعى الدولة لتطويع العلوم الاجتماعية في خدمة أيديولوجيا البعث إلا أنه لم يتوقف عن الكتابة في الصحف وإعطاء المحاضرات الأكاديمية، رغم شعوره بالتهميش في السبعينيّات مع أبحاث الجيل الجديد من علماء الاجتماع الذي كان أكثر انضباطًا منهجيًا. فقد كانوا أكثر احترافًا منه في تفادي مخاطر البحث في مساحة ضيّقة جدًّا من المواضيع التي يمكنهم التطرق إليها تحت حكم البعث في العراق.

على عكس بطاطو، لم يكن الوردي مفكرًا منهجيًّا أو باحثًا. كان أسلوبه في السرد انطباعيًا، وكان ينتقى النظريات الاجتماعية الغربية والإسلامية لإثبات ادعاءاته من دون أن يوضح بشكل مفصل طريقته في الانتقاء. كانت كتابته سهلة، تعليمية، وبعض الأحيان حادة النقد. ولعل أسلوبه هذا الذي كان محل انتقاد من قبل علماء الاجتماع العراقيين بعد السبعينيّات هو الذي يجعلنا نخفق في وضعه ضمن سياق تاريخي (4) فأعمال على الوردي الأولى، أي تلك

الأعمال التي كتبها في الخمسينيّات، كانت قد كُتبت على طريقة مثقفي النهضة وعلماء الإجتماع في المرحلة الأولى من القرن العشرين. حيث كان يختار بشكل انتقائي وبعض الأحيان سطحي من بين علماء الاجتماع الأميركيين من أمثال ماكئيقر ومياد، وكذلك من دوركيم، ويسعى لتوظيف مناهجهم لقراءة مجتمعه معتمدًا على أعمال ابن خلدون. فمثل الجيل الأول من النهضويين، لم تكن أعماله موجهة للمتخصصين، بل لجمهور القراء المثقفين. كان يتساءل: كيف نستطيع أن نستخدم التصنيفات الغربية في العلوم الاجتماعية لفهم أنفسنا؟ كيف يمكن أن نستخدم مناهجهم النقدية و «العلمية» لتحقيق قراءة غير مثالية أو طوباوية لماضينا وحاضرنا؟ وأخيرًا، كيف يمكن أن نتفادى الاقتباسات غير النقدية منهم ونسعى لتبيئة مناهجهم لإعادة قراءة نصوصنا التاريخية وتراثنا؟

كان ألد أعداء علي الوردي طيلة فترة حياته ما وصفه بالمثالية والطوباوية في التفكير. فالنمط الأول من التفكير كان متفشيًا في القراءة والكتابة التقليدية للتاريخ والسياسة في العراق والعالم الإسلامي. (5) ما يحدد هذا النمط هو الأحكام باعتبار ها مبنية على تفكير رغبوي لا يأخذ في الاعتبار واقع المجتمع العراقي والعربي. فعندما دعي إلى مصر في العام 1962م ليؤدي دورًا في تأسيس علم اجتماع عربي، رفض المشروع باعتباره مثاليًّا ومحاولة لفرض وحدة على عالم عربي مليء بالمجتمعات المتنوعة. آخر أعماله المهمة، وفي الحقيقة أكثر ها تعاطيًا منهجيًّا مع دراسة مجتمع وتاريخ العراق، هو عبارة عن تاريخ متعدد الأجزاء للعراق عنوانه لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث حيث قدّم فيه مقاربته حول طريقة دراسة المجتمع العراقي. نشر الكتاب في الفترة ما بين عن العراق. (6)

#### سأنتقل الآن لتناول رؤى كل من بطاطو والوردي حول تاريخ العراق ومجتمعه.

كان بطاط و مهتمًا بالثورة بشكل عام وبالثورة العراقية عام 1985م بشكل خاص. (7) كان اهتمام بطاط و بالثورة نتيجة لنوع الأسئلة المطروحة في المجتمع الأكاديمي في الولايات المتحدة الأميركية في فترة الخمسينيّات والستينيّات من القرن الماضي. إذ كان علماء الاجتماع يسعون لتفسير نجاح الثورتين الصينية والكوبية وكذلك صعود الحركات المناهضة للاستعمار. في

هارفارد، حيث درس بطاطو، فسّر عالم الاجتماع بارينجتون مور صعود الأنظمة الديمقر اطية والديكتاتورية في الغرب وروسيا والصين باعتبارها نتيجة قوّة أو ضعف الفلاحين والطبقة البورجوازية في هذه المجتمعات والتحالفات الطبقية التي نشأت لتشكيل النظام السياسي فأشكال الحكم الديمقر اطي تنشأ عندما تكون التجمعات الفلاحية ضعيفة، وعندما تكون هذه الأخيرة قوية، فإن التحديث السياسي يأخذ شكلًا دكتاتوريًّا كما حدث في الصين وروسيا (8) إن هذه المقاربة الماركسية الجديدة (neo-Marxism) لدراسة التغييرات الاجتماعية والسياسية هي التي كان لها التأثير الأكبر في دراسة بطاطو لصعود الحركات والأحزاب السياسية الحديثة. كما أنها سمحت له بتفسير لماذا فشلت الطبقة الوسطى العراقية في تأسيس بديل ديمقر اطي اشتراكي بعد الثورة في العراق.

حاول بطاطو الإجابة عن ثلاثة أسئلة في كتابه: ما هي القوى التي أدّت إلى تحول المجتمع العراقي من مجتمع زراعي وقبلي في غالبه إلى مجتمع حديث؟ كيف استطاع شعب مقسم عشائريًا وطبقيًا وإثنيًا أن يحدث تغييرًا سياسيًّا؟ أخيرًا، ماذا يفسر شكل النظام السياسي الخاص الذي أنتجته الثورة؟

حلل بطاطو المجتمع العراقي بالاعتماد على مفهومين مركزيين: الأول هو الطبقة، والثانبي هو المكانة فبالاعتماد على أعمال كلّ من ماركس وفابير، اعتبر التمايرات في المجتمع العراقي التقايدي مبنية على أشكال الملكية، خصوصًا ملكية الأرض، وعلى المكانة الاجتماعية، والمقصود بها موقع الشخص في هرمية مجتمع يعتمد على الأشكال العشائرية والقبلية للتماسك الاجتماعي وكذلك التبعية السياسية فقد تتبع في الجزء الأول من كتابه تحوّل النظام الاجتماعي التقليدي في العراق من أواخر القرن التاسع عشر إلى نهاية عهد الملكية. وتحولت الطبقات الاجتماعية القديمة في العراق، كما كان يدعوها بطاطو، مع اندماج العراق في اقتصاد السوق العالمية وبداية إدخال الإصلاحات التحديثية في العهد العثماني. كما تتبع تحوُّل الشيوخ القبليين إلى ملاك إقطاعيين وحلفاء للملكية وكذلك تحوُّل البدو إلى فلاحين فقراء أو مهاجرين إلى شرق بغداد كما أنه راقب كيف صعدت طبقة جديدة من التجار والصناعيين تحت حكم الملكية وربط بينهم وبين تشكُّل الإحزاب القومية، خصوصًا الحزب الوطني التابع لجعفر أبو التمن وحزب الاستقلال، وكذلك الحزب

الوطني الديمقر اطي. أخيرًا، ناقش نظام التبعية السياسية الذي تشكل بواسطة الملكية والذي سيطر عليه الضباط الذين قدموا مع الملك فيصل إلى العراق.

ختم بطاطو جزأه الأول بتأكيد خلاصتين رئيسيتين: الأولى، أنه مع نهاية عهد الملكية، تطورت المجموعات الطبقية والوجاهية بطرق أفسحت المجال لتشكل ولاءات اجتماعية معتمدة على المصالح ومتجاوزة للانقسامات القبلية والمناطقية والعشائرية. وقدّم مثالين لتدعيم هذه الخلاصة: المثال الأول هو الحزب الوطني التابيع لجعفر أبو التمن والذي جمع التجار بالطبقات الحضرية المتوسطة، بالطريقة نفسها التي قامت بها أوائل التنظيمات العمالية في العشرينيّات الميلادية والتي تكونت في مختلف مناطق العراق وكذلك من مختلف الطوائف. أما الثاني فهو الحلف الذي قام بين كبار الملاك القبليين والملكية بعد انقلاب الجيلاني عام 1941م، وهو حلف أبدى وعيًا طبقيًا (ما يدعوه ماركس بطبقة من أجل نفسها) تجاه التهديد الذي يمثله الجيش. أما الخلاصة الثانية فمفادها أن نهاية هذه الطبقة الحاكمة كان لا مفرّ منها وذلك نظرًا إلى عجز الملكية عن الوسطى والدنيا.

سجّل كل من الجزأين الثاني والثالث من كتاب بطاطو مساهمته الرئيسية في دراسة العراق. ففيهما يشرح بالتفصيل ولادة الأحزاب السياسية الحديثة: الحزب الشيوعي، الحزب الوحيد الجماهيري، وكذلك حزب البعث. وفي أثناء هذا الشرح يدرس تطوّر طبقة وسطى جديدة وأخرى عمالية، ويتتبع كيفية تسيسهما وتحالفاتهما. وهنا تحديدًا يتجلى افتتان بطاطو بالثورة والحركات الاجتماعية بوصفها طرقًا لقدرة العراقيين على تغيير حياتهم الاجتماعية والسياسية. فهو يبني السردية في هذا القسم حول ثلاث انتفاضات رئيسية وعنيفة وينطلق منها لبناء البنى الرئيسية لتحليلها من أجل تفسيرها. فهو وجد أن هذه الانتفاضات قد وفرت ما يسميه سامي زبيدة المجال السياسي، وهو الفضاء الذي تلتئم فيه الولاءات العراقية المتنوعة حول مشروع وطنى.

أول هذه الاحتجاجات اسمه الوثبة وحدث في العام 1948م، وهو موجة احتجاج كبيرة في بغداد ضد توقيع معاهدة بورتسموث التي ربطت العراق ببريطانيا في علاقة شبه استعمارية. أما الثاني فقد كان انتفاضة عام 1952م والتي

تميزت بسلسلة من التظاهرات ضد رفض الملكية لإصلاح القانون الانتخابي من أجل السماح بتمثيل أكثر عدلًا للمصالح والأراء السياسية وما ميّز كل من الوثبة والانتفاضة هو أنه للمرة الأولى قامت الصراعات السياسية الحديثة، أي سياسات الحشد الجماهيري، بتشكيل تحالفات بين أحز اب مختلفة للنضال من أجل أهداف مشتركة. لم تدم التحالفات في أيِّ من الحالتين طويلًا وتلتهما فترات قمع قاسية، عادة ما تكون موجهة ضد الحزب الشيوعي ومع ذلك، فهاتان اللحظتان، بالنسبة إلى بطاطو، قدمتا نموذجًا للحشد الجماهيري الذي سيحدث في العام 1958م.

تساءل بطاطو لماذا بدأت ثورة عام 1958م كانقلاب دشنه الضباط الأحرار ولم تبدأ كثورة شعبية تعكس التحالفات بين مختلف الطبقات كما حدث في كلّ من الوثبة والانتفاضة. وهنا تحديدًا سبيداً بمواجهة سؤال التكوين الاجتماعي لضباط القوات المسلحة وعلاقتهم بالتوجهات الاجتماعية في المجتمع العراقي. هل كانت ثورة 1958م ثورة طبقة وسطى، كما جادل الحزب الشبوعي نفسه لتبرير دعمه لعبدالكريم قاسم؟ فإذا كان الضباط يمثلون الطبقة الوسطى الجديدة في المجتمع العراقي، فلماذا تبدو انقساماته على أسس عشائرية وقبلية وطائفية غير قابلة للوصل؟ لماذا كان الضباط الأحرار يتحدّرون بشكل واضح من المناطق الواقعة شمال وغرب بغداد والتي كانت في غالبيتها مناطق سنية؟

وما كان مشكلًا بالنسبة إلى بطاطو بالمقدار نفسه أيضًا هو العنف الذي تجلي خلال تمرّد الشوّاف وبعده في الموصل وانتفاضات كركوك عام 1959م في قمة قوة الشيوعيين في الشوارع. في كلتا الحالتين، كان الحزب الشيوعي متورِّطًا بشكل عميق في العنف وكان أعضاؤه يجيشون الناس ليس على أسس طبقية بل على أسس عرقية لقد بدا الأمر كما لو أن كامل صرح حجته القائلة بانتقال المجتمع العراقي من الأشكال التقليدية للهوية إلى الأشكال الحديثة للتنظيم السياسي كان خاضعًا لاختبار صعب

كان بطاطو حذرًا طوال الوقت حيث أبرز الطرق التي قامت بها الشبكات القائمة على القرابة والعشيرة بتأدية دور في توظيف العراقيين في الجيش والأحزاب السياسية، بما في ذلك الحزب الشيوعي وحزب البعث. ففي نهاية الأمر، وكما قال المؤرخ إبريك هوبسباوم، لا يغير المرء هويته إلى أخرى كما يغير أحدنا فردات حذائه. إلا أنه، وكما أشار عالما الاجتماع العراقيان فالح

عبدالجبار وسامي زبيدة، لم يستطع بطاطو أبدًا تقديم تفسير مقنع للسبب والكيفية التي تم فيها تحديث وتحوّل الولاءات العشائرية. (9) والسبب في ذلك يعود في جزء منه إلى إصراره على التعامل معها باعتبارها مخلفات لولاءات تقليدية قديمة، مخلفات يمكن أن تبقى لكنها ستختفي أو يتوجب عليها أن تختفي في نهاية المطاف إذا ما بدأ التكامل الوطني أو ما يسميه بالتجانس الوطني بالتشكل. ساعود إلى هذه النقطة مرة آخرى في الفقرة الأخيرة من هذه المحاضرة.

مثل حنّا بطاطو، كان علي الوردي مهتمًا بمسألة تحديث المجتمع العراقي. فمثله مثل عدد من مثقفي النهضة، قام بوضع المسألة بمصطلحات واضحة باعتبارها صراعًا بين القديم والحديث وبين العلم والمثالية. فهذه هي المصطلحات التي استخدمها في أعماله التي أنتجها في الخمسينيّات عن الشخصية العراقية وفي طبيعة المعرفة المنتجة من قبل النخب الدينية والثقافية العراقية القديمة. وهنا، سأركّز أكثر على تعاطيه الأكثر منهجية مع العلوم الاجتماعية، وبشكل خاص كتبه التي أنتجها بين عامى 1965م و1978م.

يمكن فهم الخلفية السياسة التي دفعته لإنتاج هذه الكتب في كل من العنوان والإهداء في الجزء الأول منها. في العام 1965م، نشر الوردي «دراسة في طبيعة المجتمع العراق: هل يختلف العرب عن غير هم من الأمم؟ وهل يختلف أهل العراق عن غير هم من العرب؟». وأهدى هذا الكتاب إلى «الذين يشغفون بالأفكار «العالية» فيحاولون تطبيقها في مجتمعهم بغض النظر عن طبيعة المجتمع وظروفه. لقد آن لهم أن ينزلوا عن أبراجهم العاجية وأن يأخذوا في الاعتبار مقتضيات الواقع الاجتماعي الذي يعيشون فيه». (10)

يتناول كلُّ من العنوان والإهداء مسألتين حرّكتا دراسته للعراق. الأولى هي عبارة عن تحذير تجاه التطبيق الذي لا يصاحبه كثير من البحث والتحليل للأفكار المجردة التي أنتجها علماء اجتماع من أماكن أخرى على المجتمعات التي نعيش فيها. والوردي هنا يبني على ما كان يطالب به مبكرًا بتبني ومواءمة مناهج (يسميها علمًا) العلوم الاجتماع الأوروبية للواقع الخاص بالعالم العربي والعراق. وهو في هذا الجانب، لا يختلف عن مجموعة علماء الاجتماع في مصر والعراق في عقدي الأربعينيّات والخمسينيّات. إلا أنه كان

أيضًا يخاطب النخبة المثقفة الجديدة، والتبي تشكلت في أعقاب ثورة 1952 في مصر وثورة 1958 في العراق، والذين كانوا يعيدون كتابة تاريخ العراق والعالم والعربي ضمن أيديولوجية، على الأقل حسب وجهة نظر الوردي، تربط بين الاستعمار والأنظمة القديمة والتخلف فهو كان معارضًا لكلّ محاولة تسعى لتفسير المجتمع العراقي على أساس طبقيّ أو أي تفسير يمنح آليه للاقتصاد السياسي والاستعمار في المركب الاجتماعي للعراق كما استهدف الوردي أولئك العراقيين الذين حاولوا دمج تاريخ العراق ضمن تاريخ الأمة العربية، حيث دافع عن نوع من الخصوصية العراقية يقرب الى الاستثنائيّة. ركّز عمل الوردي على الصراع بين الحضارة والبداوة، صراع يمتد للشخصية الاجتماعية العراقية التي تتميز بثنائية تشكّل نوعًا من النشاز وعبر توظيفه لابن خليون، دمّر الوردي المعنى من عمله نفسه فابن خليون كان مهتمًا بالصراع بين الحضارة والبداوة باعتبارها أنظمة اقتصادية وسياسية فقد رأى في استيلاء البدو على المدن قوّة إبداعية ومدمرة في الوقت نفسه فالبدو يبعثون الحياة في الأنظمة السياسية المتهالكة حتى يصبحوا هم أنفسهم متبيّئين فيها. أما الوردي فاعتبر البداوة حالة ذهنية في الوقت نفسه الذي اعتبرها قوة تدميرية. فالبدواة عبارة عن مجموعة من الممارسات الثقافية والاجتماعية التي استطاعت البقاء في المدن كما في الأرياف وتزرع في المجتمع الانقسام والصراع. في العصر الحديث، هذا الصراع بين البداوة والحضارة يأخذ شكل صراع بين الحديث والقديم، بين التراث والحداثة (رغم أن الوردي نادرًا ما يستخدم هاتين الكلمتين). لا يعتبر هذا الصراع علامة على فترة انتقالية سيتحرر العراقيون بعدها من هذا الصراع الداخلي وينتقلون إلى مجتمع حداثي متكامل. على العكس من ذلك، هو صراع مستمر ويصوّر جوهر تطور العراق في العصر الحديث.

إن هذا الصراع الثابت بين الحضارة والبداوة هو ما يميز الخصوصية العراقية. فالعراق يعتبر تخمًا بين العالم القبلي للجزيرة العربية والقوة السياسية الشيعية لإيران ففي أغلب تاريخه، شهد العراق هجرات قبلية من الجزيرة العربية مثّلت هزة لاستقرار الحياة الحضرية وهددت النعيم الاقتصادي للمدن. آخر الهجرات القبلية، والتي كان لها أكبر الأثر في تاريخ العراق الحديث، كانت هجرة قبيلتي شمّر وعنزة في القرن الثامن عشر الهجري، والتي كانت في جزء منها نتيجة توسُّع السلطة الوهابية. لقد عنى موقع العراق كتخم بين إسلام سني وآخر شيعي وموقع مدنه المقدسة: النجف وكربلاء، أنه ساحة لصراع أيديولوجي يتطور عادة نحو صدام طائفي. فالصراع بين الحضارة والبداوة وبين المجتمعات الدينية شكّل مجموعة من الحقائق الاجتماعية التي حددت تاريخ تفاعلات العراقيين الاجتماعية وكذلك مظاهر هم النفسية والاجتماعية (وهنا يعتمد الوردي دوركيم كما فهمه النهضويون). مثّلت هذه القيم الاجتماعية عائقًا أمام تطور مجتمع وطني عراقي متجانس.

كان الوردي متشكّاً بشكل كبير حول دور الحشد الجماهيري والثورة والتمرّد في خلق هوية عراقية متجانسة. وكان عاجزًا عن التحليل بشكل منهجي صعود الحركات الجماهيرية في الأربعينيّات والخمسينيّات. في مقدمة تاريخه للعراق متعدد الأجزاء المُعَنون لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، تأمل الوردي في معنى الحشد الجماهيري. فقد شبّه فهم العراقيين لمجتمعهم بهرم يمثّل كل جانب من جوانبه واجهة من الهوية والشخصية العشائرية العراقية. فالعراقيون بإمكانهم النظر تجاه أحد جوانب الهرم ورفض الاعتراف بوجود الجانب الآخر. وبمجرد أن يقوم أحدهم بذلك، يصبح فعلًا موضوعيًّا ويستطيع النظر إلى ما هو أبعد من مجتمعه الخاص. عدا ذلك، يظلّ الأفراد في حالة التنويم الاجتماعي. في العصر الحديث، خصوصًا في فترة ما بعد الحرب العالمية الأولى، اتسّم المجتمع العراقي بما دعاه «الحماس الجماعي». فرغم أن بامكان الحماس الجماعي حشد الناس لقتال معتدٍ أو ظالم، فإنه أيضًا يقود إلى قصور النظر والافتقار للموضوعية.

هذه النظرة للحشد الجماهيري متفشية في تحليل الوردي لثورة العشرين ضد البريطانيين في العراق. فهذه الثورة، بالنسبة إلى الوردي، لم تكن انتفاضة وطنية أو مناهضة للاحتلال جمعت بين زعماء القبائل في منطقة وسط الفرات مع الوطنيين في المدن العراقية. على العكس من ذلك، كانت انتفاضة قبلية مشحونة بالمصالح الشخصية الضيقة للشيوخ القبليين. تصوير هذه الانتفاضة بوصفها إشارة إلى أول شعور وطني، كما يدّعي كثيرون من العراقيين، هو أمر خاطئ. (11)

ما هو تصور الوردي الثورة عام 1958م؟ لقد شعر الوردي أنه تم تجاهله من قبل الثورة وكان خائفًا ممن كان يسميهم بالغوغاء شعر بالتهميش كأستاذ

وكمثقف شعبيّ وعبّر عن هذا الشعور في حاشية ملحقة لكتاب عن الأحلام نشره في العام 1959م بعد الأحداث الدموية في الموصل وكركوك فقد ذكر أنه كان منحازًا لليسار في فترة الملكية. كما اشتكي من أن هناك أشخاصًا قليلين يقر أون كتبه في وقت الثورة وذلك لأن أذواقهم تغيرت فالعهد الجديد قد جاء معه بكتاب جديد يقدَّم للأشخاص الموجودين في السلطة وللأذواق الشعبية عوضًا عن إنتاج أعمال «موضوعية» (12) بالإضافة إلى شعوره بالتهميش من قبل الثورة، لم يستطع الوردي مواءمة ظهور الشعب كقوة فاعلة في التاريخ ضمن إطاره النظري لفهم السياسة والشخصية العراقية. ما هي قوي التغيير الاجتماعي التي شكلت الشعب التي يمكن العثور عليها في تحليله للمجتمع العراقي باعتباره في صراع ثابت بين الحضارة والبداوة؟ في أي مجال سياسي تطوّر إذا كانت الأحزاب السياسية ليست شيئًا آخر سوى انعكاس لهذا الصراع؟ ما هو الدور الذي أدّت التغيرات السياسية والاقتصادية في العراق في تشكل الشعب؟ ولأن الوردي كان شديد الارتباط بفكرة المجتمع باعتباره حالة دائمة من الصراع بين شكلين اجتماعيين ثابتين، كان من الصعب عليه تفسير صعود السياسات الجماهيرية

بالنسبة إليه، السباسات الجماهيرية مهددة بأن تُختطف من قبل الغو غاء والذين كان يساويهم، مقتبسًا من ماركس، بالبروليتاريا الربِّنة. فعنف الثورة، وحماسة الجيل الجديد، وحدّة الصراعات الحزبية في العام 1959، كانت كلّها نتيجة طبيعة المجتمع العراقي والطريق الوحيد للعراقبين للخروج من هذا الاستقطاب يكمن في ممارسة السياسة من خلال الحوار ضمن إطار ديمقراطي يأخذ مصالح الأغلبية في الاعتبار إلا أن تشاؤمه قاده لاستنتاج أن المجال السياسي في الملكية كان أكثر مواءمة للديمقر اطية من السياسات الجمهورية التي ظهرت بعد عام 1958م. وهي الخلاصة التي وجدت لها أنصارًا داخل العراق وخارجه بعد فشل حرب عام 1991م وتدمير العراق الذي جلبه عليه نظام البعث أولًا، ثم الولايات المتحدة الأميركية لاحقًا.

أودّ الآن الانتقال إلى الجزء الأخير من حديثي هذا والذي سأقوم فيه بتقديم بعض الملحوظات حول تبعات كلِّ من مقاربة بطاطو والوردي على فهمنا اليوم للعراق. فمن ينظر إلى تاريخهما للعراق الحديث في العام 2016م،

سيميل لأن يجد الكثير مما قدمه الوردي معينًا على فهمنا للحاضر. فابتداءً من التسعينيّات الميلادية، تمت إعادة نشر كتب الوردي وتوزيعها بشكل واسع. إن إعادة إحياء الوردي تشير إلى مساءلة واسعة للعالم العربي لمشروع التحديث ولأنظمة ما بعد الاستعمار التي حكمت منذ الخمسينيّات الميلادية. (13)

يبدو المجتمع العراقي كما لو كان ممزقًا بين القبلية والطائفية، ويبدو أن خطابه السياسي مسيطرًا عليه من قبل ما سماهم الوردي في كتاب ينتقد فيه الدين عام 1954م بـ «و عاظ السلاطين». بعض المثقفين العر اقيين اليوم يعيدون الاعتبار بشكل جاد لعمل على الوردي بوصفه عالم اجتماع، حيث أوردوا ثلاث سمات في عمله ما زالت مستمرة (14) الأولى هي إصراره على الاستثنائية العراقية، والمقصود بها تحليله للمجتمع العراقي ليس بوصفه شكلًا من أشكال المجتمع العربي، أو بوصفه مجتمعًا في حالة انتقالية قابلة للمقارنة بغيره في العالم، بل باعتباره مجتمعًا بجو هر متميز تشكّلت من خلال ديناميته التاريخية الخاصة. منح فهم الوردي للعراق هؤلاء المثقفين بنقد للأدبيات حول العراق والتبي أنتجت في عهد البعث في السبعينيّات والثمانينيّات وشددت على عروبة العراق ورصيده في مقاومة الاستعمار كبلد من العالم الثالث فقد وجد أنصار الوردي الجدد فهمًا منعشًا وغير مؤدلج لتاريخ المجتمع العراقي. أصبح عمله أداة للثورة من قبل بعضهم ضد أيديولوجيات الماضي الشمولية والتجانسية. كما ساعدت أعماله في تدعيم سردية قديمة للوطنية العراقية تم قمعها بعنف في العراق إبان حكم البعث: وطنية تنادى بإدراك التكوين الاجتماعي الفريد للعراق باعتباره بلـدًا متعدد الطوائف والأديان والإثنيات والذي لا ينبغي لأي أيديولوجية أو سردية تاريخية مهيمنة أن تحكم. ورغم الرؤية المحافظة للوردي تجاه المجتمع العراقي، نجده يعيد إحياءه بوصف ليبر اليًّا ديمقر اطيًّا. فمشروع الوردي وإن لم يكن ليبر اليًّا (بل على عكس ذلك كان مناهضًا لفكرة حركة التنوير الغربية التي تؤمن بإمكان التقدم والتكامل في المجتمع الإنساني)، فقد كان نهضويًّا في إصرار صاحبه على وجوب صنع تاريخ حاضر على ركيزة «علمية» وغير طوباوبة أو مثالبة

بالإضافة إلى ذلك، يرجع هذا الاهتمام الجديد في عمل الوردي إلى أن تاريخه لمجتمع العراق الذي كتبه، يجب أن نتذكر، إبان حكم البعث، كان من أول من دمج الشيعة في سردية تاريخ العراق على مدى ثلاثة قرون. فهو كتب ما نقدر

أن نصف كمكافحة لسريية مهيمنة منذ العهد الملكي وحتى حكم البعث على تاريخ العراق مبنية على تاريخ الطبقات المسيطرة سياسيًا وثقافيًا ومعظمهم من سُنة المدن الثلاث الكبري وعلى مستوى آخر، نظر الوردي إلى الصراع بين البداوة والحضارة باعتباره عنصرًا ثابتًا في الشخصية الاجتماعية العراقية أعانته على فهم، بطريقة ملائمة ومختزلة، صعود البعث التكريتي، وإعادة تقبيلية (retribalization) المجتمع العراقي منذ التسعينيّات الميلادية، وكذلك طبيعة العنف الذي تفشى في السياسة العراقية منذ بداية العهد الجمهوري.

أخيرًا، كان عمل الوردي مغيدًا بشكل خاص بوصف نقدًا لصعود الدين وتوظيفه في السياسة في العصر الحالي. لم يكن الوردي علمانيًّا، فعلى الأقلّ لم يتناول أيٌّ من أعماله قضية الحكومة العلمانية. على العكس من ذلك، فقد كان له فهم عميق للمجتمع الشيعي، خصوصًا كونه ولد ونشأ في الكاظمية وحافظ على علاقاته بحيّه عن طريق حضور المجالس وزيارة المقاهي ففي كلّ أعماله، نجده يستشهد بالرسول، وعلى بن أبي طالب، وبالحديث والقرآن، بالطريقة نفسها التي يستشهد فيها بالشعر والأمثال الشعبية ليوضح وجهة نظره لقد كان لديه أسلوب المحدِّث الذي كان يستطيع تضمين المفاهيم المجردة للعلوم الاجتماعية باقتباسات من النصوص الدبنية بمعنى آخر ، كانت أعماله تتحدث باللغة المتفشية في الثقافة الشعبية والسياسة في العراق إلا أن الوردي كان ناقدًا لوجود الدين في السياسة وذلك لأنه كان مقتنعًا بأنه يجلب معه عقلية مثالية وغير نقدية بمعنى آخر، لم يكن الدين ملائمًا للسياسة الديمقر اطية. ولهذا السبب تم استخدام أعماله لنقد الخطاب الحالى للسياسة في العراق.

على النقيض من أعمال الوردي، تبدو تحليلات بطاطو الطبقية وتفاؤله النسبي بمشروع الحداثة وبناء الأمة العراقية غير ملائمة للعام 2016م. ورغم أن كتابه تُرجِم إلى العربية في التسعينيّات الميلادية وتم نشره بشكل موسّع ضمن الأدبيات السرية خلال العقد الأخير من الحكم البعثي، فإنه لم يُنتج تحليلًا من قبل المثقفين العراقبين وعلماء السياسة كما حدث لأعمال الوردي كان المعلّقون العراقيون على بطاطو علماء اجتماع ومثقفين ينتمون إلى اليسار أبدوا تقديرًا لصرامة تحليلاته وضخامة المواد التي اعتمد عليها، لكن أيضًا قدّموا نقودات منهجية ونظرية. ما زال كتابه يقرأ لما فيه من معلومات تاريخية، خصوصًا

لأنه استطاع الوصول إلى مصادر تعتبر اليوم إما مفقودة وإما متلفة. ومع ذلك، فإن تقييمه للمجتمع العراقي ومقاربته المنهجية لدر استه لم تُعدّا ضمن النقاشات العامة حول كيفية فهم الحاضر العراقي. ويعود هذا الأمر في جانب منه إلى تدمير الدولة العرقية والتجانس الوطني العراقي. كما أنه أيضًا نتيجة اللحظة الخاصة في التاريخ والتي نجد أنفسنا فيها اليوم.

لقد تمت إعادة بعث الهويات الطائفية، وفي بعض الحالات تم اختراعها، وكذلك الأمر بالنسبة إلى الهويات القبلية. لا يتحرك الناس ضمن حدود الطبقة والعشيرة ليشكلوا تحالفات من أجل خلق مشروع وطني كما أوضح بطاطو. في حقيقة الأمر، تبدو محاولات تفسير الصراعات السياسية بمفهوم الطبقة بدلًا من العشيرة والطائفة غير مفيدة في الجوّ الحالي للشرق الأوسط فأجهزة الدولة الخدماتية التي اعتادت على تقديم الخدمات الاجتماعية والتعليم لمواطنيها والتي كانت الركن الرئيسي للمطالبة بالمواطنة الحديثة، تحولت إلى شركات أبوية توزع الأعمال الخيرية لأتباعها المفضلين. هذا جانب من بناء الدولة لم يتطرق له بطاطو.

إن هذه الصورة محبطة ومعتادة للشرق الأوسط ولا أريد أن أبدو كما لو أنني أعظ للمؤمنين. إلا أنه يبدو لي في محاضرة تحيي ذكرى حنا بطاطو أنّ من المهم أن ننظر مرة أخرى لاستمرارية وتبعات عمله على فهمنا للعراق.

فبطاطو، على عكس الوردي، لم يعتقد أن تنوع المجتمع العراقي يضطره لأن يأخذ مسارًا استثنائيًّا في التطوّر الاجتماعي والتاريخي. بكلمة أخرى، هو لم يؤمن قطّ بالاستثنائية العراقية. فقد ولد اهتمامه المبدئي بالعراق من رغبته في دراسة ثورة عام 1958م في إطار مقارن مع الثورات الموجودة في أماكن أخرى من العالم. فقد جاء اعتماده على فايبر وماركس وغير هما مطعمًا بكوزموبوليتانية المثقفين النازحين في زمانه. فتنوع العراق، وانقساماته القبلية والعشائرية والإثنية كانت عراقية، لكن العراقيين كغير هم من شعوب العالم، كانوا منقسمين على أسس متقاربة. قد يبدو تأكيد هذه الخلاصة بسيطًا للوهلة الأولى، إلا أنه يحمل معه تبعات عميقة لدراسة العراق ومجتمعات الشرق الأوسط بشكل عام.

فعلى المستوى المبدئي، تسمح هذه الخلاصة بفهم مشروع تحديث العراق،

بنجاحاته وإخفاقاته، باعتباره جزءًا من عملية عالمية للتغيُّر أثّرت في المجتمعات بشكل مختلف وكمثال على ما أقول، هناك الكثير من الأعمال التي كتبت عن النظام السياسي للبعث ودكتاتورية صدام حسين والتي صورتها بأنها إما مقاربة للأنظمة الشمولية النازية والسوفييتية، وإما تمظهرات لجوهر قبّلي وطائفي لا يتغير في التكوين الاجتماعي العراقي في كلا هذين التصويرين للبعث، نجد العراق أصبح بلدًا بعيدًا، لا يقارن إلا بأشدّ الأشكال السياسية تطرفًا، وأن مجتمعه وتاريخه في حاجة إلى تفسير خاص، وإلى أصناف خاصة للفهم. وكما بيّنت الأبحاث الأخيرة، فإن النظام البعثي كان سلطويًّا وليس شموليًّا، عنيفًا لكن أيضًا مستعدًا لتقبّل ومكافأة الآخرين الذين يستعدون للعمل معه إن كانوا من السنة أم الشيعة أم الأكراد ما كان يهمّ الدولة البعثية، ككلّ دولة سلطوية، هو الطاعة اعتمد البعث التكريتي على الشبكات العشائرية للحفاظ على سلطته، و فضّل تو ظيف أشخاص من منطقته نفسها ليس لوجود خصائص ثقافية عميقة وغير متغيرة ولكن لأسباب استر اتبجية وسياسية هذا النوع من الأنظمة السياسية القائمة على الاستتباع ليس إلا شكلًا من أشكال الحكم المنتشرة في العالم من البلدان الشيوعية وبعد الشيوعية إلى بلدان الأنظمة السلطوية في أميركا اللاتينية. أي أنها ليست ظواهر خاصة بالقبلية الثقافية أو الطائفية للمجتمع العراقي، بل لعوامل بنيوية محلية وإقليمية ودولية.

إذا قبلنا بذلك كأساس لفهمنا للعراق، فإنه سيكون من الأسهل علينا تفسير السياق الذي ساهم بصعود الطائفية والقبلية السياسية بشكلها الحالي في العراق وغير العراق باعتباره جزءًا لا يتجزأ من التحوّل العالمي بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية والحرب الباردة في السياسة والرأسمالية العالمية التي كان تأثير ها على العالم متنوعًا. ترافق مع هذا التحوّل صعودٌ للحركة الدينية في أوروبا والولايات المتحدة الأميركية، ونموٌّ للحركات اليمينية المحلية، وكذلك، وهذا يحدث الآن في الولايات المتحدة، إعادة تشكيل للنظام السياسي العرقي والإقليمي والذي يمر بمنعطف شديد العنف

لعلّ أكثر ما يجعل منهجية بطاطو مهمة لنا في الحاضر ليس تحليلها الطبقي، وإن كان مهمًّا لنا أن نسترجع قراءة للعراق وعالمنا من منظور طبقى جديد. أهمية منهجيته تكمن في تأريخيته للطبقات وشرحات المكانة في العراق. ولكن بطاطو، لأنه لم يكن مهتمًّا بالطائفية، لم يؤرخها. وظنّ أن العشائريّة التقليديّة سائرة إلى الاندثار. ولكن لا الطائفة ولا العشيرة مندثرة في العراق. لقد كتب كثيرون من دارسي العراق أن هاتين الظاهرتين الجديدتين تمكنتا على نطاق واسع في ظل حروب خاضها العراق من هشهشة الدولة وصاغتا ولاءات جديدة بين شعبها.

ولكن ما لا تفسره هذه الحقائق هو خصوصية إعادة بناء وتفعيل واستحداث ولاءات كان جيلان أو ثلاثة من أهل العراق ولا سيما أهل مدنه الكبرى وعلى رأسها بغداد، يظنون أنها غير مهمة لمفهومهم للمواطنة. قد يوفر حنا بطاطو بعض الإشارات، لعل أهمها هو المنهجية لدراسة المُركّب الاجتماعي الحالي لمجموعة ولاءات غير ثابتة، مرحلية، مفعّلة بمصالح شتى، ودراسة طبقات ووجهات جديدة ولدت في غضون التحوُّل الاقتصادي العالمي، والحرب الدائمة في المنطقة منذ العام 1948م، ومفاعلات عدة أخرى. بمعنى آخر، يمنحنا بطاطو آلية تفسير بطريقة مقنعة، عملية، وبعيدة النظر، لفهم ماضي العراق الحديث وحاضره والخروج من مأزق استثنائيته.

\* نُشرت هذه المحاضرة للمرة الأولى في دورية عمران في العدد الرابع والعشرين (ربيع 2018) بعنوان «تاريخ العراق ومجتمعه بين حنا بطاطو وعلى الوردي».

### 77 الهوامش:

- Batatu Hanna. 1978. The Old Social Classes and Revolutionary -(1) .Movements in Iraq. Princeton: Princeton University Press
- Thompson, E.P. 1966. The Making of the English Working-(2) .Class. USA. Vintage Books
- (3)- المعلومات عن حياة الوردي في هذا البحث مقتبسة من، سلام شما، مجالس الوردي: الدكتور على الوردي، مجالسه ومعاركه الفكرية (دمشق: مركز الناقد، 2010)، على حسين الجابري، على الوردى: السيرة والأراء (بغداد: بيت الحكمه، 2002)، إبر أهيم حيدري، على الوردي، شخصيته وأفكاره الاجتماعية (كولونيا: دار الجمل، 2006).
- (4)- انظر على سبيل المثال سليم على الوردى، علم الاجتماع بين الموضوعية والوضعية: مناقشة لمنهاج الدكتور على الوردي لدراسة المجتمع العراقي (بغداد: مطبعة العاني، 1978).
- (5)- هذا نقد وجهه الوردي بدءًا بكتابه وعاظ السلاطين: بحث صريح بطبيعة الإنسان من غير نفاق (بغداد: دار المعارف، 1954)، والذي نشره بعد عودته من الولايات المتحدة. كما تطرق له في كثير من كتاباته ومحاضراته ومقابلاته على التلفزيون والراديو حتى آخر حياته
- (6)- الوردي، على 1978-1969 لمحات إجتماعية من تاريخ العراق الحديث 6 أجزاء بغداد: مطابع عدة.
- (7)- هذا ما قاله في مقالة كتبها عند اجتماع باحثين في جامعة تكساس في الذكري العاشرة لنشر كتابه. انظر -Robert Fernea and William Roger Lou is, The Iraqi Revolution of 1958: The Old Social Classes Revisited .((Great Britain: I.B. Tauris, 1991
- Moore Jr, Barrington. 1993. The Social Origins of Dictatorship -(8) and Democracy: Lord and Peasant in the Making of the Modern .World. Boston: Beacon Press Reprint
- Zami Zubaida, "Community, Class and Minorities in انظر (9)-، Iragi Politics," in The Iragi Revolution of 1958, 197-210 وفالح عبد

الجبار" نظرة في مصادر منهج حنا بطاطو" وأيضًا ماهر الشريف" عودة إلى أبرز القضايا والتساؤلات" ، في سيار الجميل ومازن لطيف، حنا بطاطو، في سيرته ومنهجه وتفسيره لتاريخ العراق المعاصر (بيروت: دار الرافدين، 2015). (10)- الوردي، علي. 1965. دراسة في طبيعة المجتمع العراقي: محاولة تمهيدية لدراسة المجتمع العربي الأكبر في ضوء علم الاجتماع الحديث. بغداد: مطبعة العاني.

- (11)- خصص الوردي جزأين من كتابه لثورة العشرين فكانت دراسته بمثابة تحدِّ مباشر للتأريخ الثوروي الجديد لثورة العشرين على أنها ثورة شعبية تقدمية. ردّ على هذا التحدي ستار جبر ناصر، هوامش على كتاب على الوردي "لمحات إجتماعية في تاريخ العراق الحديث"، مجلد 5 (بغداد: 1978).
  - (12)- الوردي، على. 1994. الأحلام بين العلم والعقيدة. لندن: دار كوفان.
- (13)- الكتب والمؤتمرات عن علي الوردي كثرت بعد سقوط البعث وفي ظل إخفاق المشاريع السياسية التي أعقبت الاحتالال الأميركي. ولكنها نمت أيضًا لوجوب صياغة جديدة لسردية تاريخ العراق. انظر على سبيل المثال إبراهيم الحيدري، شخصية علي الوردي ومنهجه وأفكاره المرجع الذي ذكر سابقًا. (14)- تمّ إحياء الذكرى المئوية لولادة الوردي في مؤتمر عقد في الجامعة الأميركيّة في بيروت عام 2014 وفد إليه كثيرون من الباحثين الذين يحاولون المثلبا: http://www.aub.edu.lb/

#### المحاضرة الثالثة (تونس العاصمة، تونس 2017)

## تأريخ الحزب الشيوعي العراقي: بين الأكاديمي حنا بطاطو والمناضل السياسي عزيز سباهي



ثابت عبد الجبار عبد الله

وُلد ثابت عبد الجبار عبد الله ونشأ في بغداد في العراق. حاز شهادة دكتوراه في التاريخ في العام 1992 من جامعة جورج تاون في واشنطن العاصمة. يشغل حاليًّا منصب أستاذ ورئيس قسم التاريخ في جامعة يورك في تورونتو، في كندا. وشغل قبل ذلك مناصب أستاذ مساعد ومدير برنامج دراسات الشرق الأوسط في الجامعة الأمريكية في القاهرة (1996 - 1992)، وأستاذ مساعد في التاريخ في جامعة والاية أوكلاهوما، وعميد مساعد للشؤون الخارجية في جامعة يورك تشمل اهتماماته الأكاديمية الرئيسية تاريخ العراق الاقتصادي والاجتماعي الحديث في العصور الوسطى والقديمة. إلَّا أنَّه نشر أيضًا أعمالًا من كتب ومقالات عن العراق الحديث والمعاصر فضلًا عن مقالاته المنشورة باللغتين الإنجليزية والعربية، تُرجمت كتبه إلى لغات عدة بما فيها الإبطالية والاسبانية واللبتوانية والصبنية

في البداية أود أن أتقدم بجزيل الشكر الى المجلس العربي للعلوم الاجتماعية والى مديرته الدكتورة ستناي شامي على هذه الدعوة الكريمة لتقديم آخر محاضرة في سلسلة المحاضرات التي قدمت على شرف أستاذي الكبير الدكتور حنا بطاطو. فكرت طويلًا في موضوع عله يرضي هذا الباحث الجليل لكونه أشرف على أطروحتي، علاقً على القرابة الخاصة التي كانت تربطنا، وكذلك الأفضال الكثيرة التي قدمها لي. استقررت في نهاية المطاف على مقارنة المنهج الذي سلكه بطاطو في كتابه الشهير عن العراق، وبالأخص الكتاب الثاني منه الذي يتناول تأريخ الحزب الشيوعي العراقي المربئ المنهج الذي سلكه الأستاذ عزيز سباهي في كتابه «عقود من تأريخ وبين المنهج الذي سلكه الأستاذ عزيز سباهي في كتابه «عقود من تأريخ الحزب الشيوعي العراقي» (2). فقد شاء القدر أن أكون على صلة وثيقة بين بطاطو وسباهي.

كان لكتاب حنا بطاطو عن العراق أثره الكبير على المثقفين العراقيين وبالأخص الشيوعيين منهم. روى لي الدكتور حنا أن أكثر ما يفتخر به ويسعده هو كون كتابه، المهدى إلى الشعب العراقي، يوزع بكثرة في العراق رغم منعه من قبل نظام صدام البائد. في أحد الأيام سألني الدكتور حنا عن سبب عدم إقدام الحزب الشيوعي العراقي على تدوين تأريخه من وجهة نظر الحزب كردً على ما طرحه هو؟ بقي هذا السؤال في بالي إلى أن تعرفت بعد سنوات عدة إلى الأستاذ عزيز سباهي، وهو مناضل وكاتب شيوعي قديم، فحدثته عن استفسار بطاطو. أجابني سباهي بأن الحزب كان قد اتخذ قرارًا في العام 1970 بكتابة تأريخه الا أنه لم يستطع البدء بالمشروع بسبب ظروف الشيوعيين الصعبة في العراق وما مروا به من قمع ونفي ومطاردة وإعدامات.

في أواخر التسعينيّات قررت اللجنة المركزية للحزب إسناد مهمة كتابة تأريخ الحزب إلى عزيز سباهي. وبعدما واجه صعوبات جمّة في جمع الوثائق وعقد المقابلات ناهيك عن معاناته الصحية، استطاع سباهي إنجاز الجزء الاول عام 2002 عقبه الجزءان الثاني والثالث في السنوات اللاحقة. وقد أعرب بطاطو عن سعادته بإقدام الحزب على هذه المهمة وللأسف وافاه الأجل عام 2000 قبل إتمام سباهي جزأه الأول.

في اعتقادي إن مجرد طرح مسألة المقارنة بين هذين العملين قد يبدو غير

منصف فحنا بطاطو الذي ينحدر من جذور فلسطينيّة تعرف إلى العراق، بشكل رئيسي، من خلال در استه الأكاديمية العالية، حيث أكمل در استه الابتدائية والثانوية في القدس في مدارس أهلية مرموقة. ثم غادر فلسطين بعد نكبة 1948 وأكمل در استه في الولايات المتحدة في جامعة جورج تاون ثم الدكتوراه في جامعة هار فر د. و بفضل علاقاته مع أشخاص من حركة القوميين العرب، فُتحت أمامه العديد من سجلات الأمن العراقية في الستينيّات والتي بفضلها استطاع أن يجمع معلومات وإفرة حول الحزب الشيوعي العراقي بما في ذلك معلومات عن خلفية أعضائه نرى أثر هذه الثقافة الأكاديمية وفرص البحث التي أتيحت له وإضحة في صفحات كتابه فنجده مليئًا بالجداول الدقيقة والمناقشات العميقة التي تسترشد بنظريات مفكرين أمثال ماركس وفيبر وجيمز ماديسون.

مؤلِّف سباهي غنيٌّ بالمعلومات مكتوب بأسلوب صحافي من قبل شخص عاصير وساهم في الكثير من الأحداث الواردة في الكتاب نفسه. فحياته تبدو معاكسة تمامًا لحياة بطاطور ولد سباهي عام 1925 في مدينة قلعة صالح في جنوب العراق لعائلة من الأقلية المندائية(٥) وقد مرّت عليه سنوات عاني مع عائلته من فقر حاد كاد أن يصل الى حدّ المجاعة أحيانًا. در استه الابتدائية تمت في مدارس حكومية متواضعة جدًّا لكنه، رغم ذلك، استطاع أن بتخرج من دار المعلمين الابتدائية وعمل لفترة كمعلّم في العام 1945 انضم الي صفوف الحزب الشيوعي العراقي وبرز أولًا في العمل الطالبي ثم انتقل الي العمل الثقافي. وفي العام 1948 وعلى أثر نشاطه في الانتفاضة الثورية التي قادها الحزب الشيوعي المعروفة بـ «الوثبة»، تم القبض على سباهي وهو في الرابعة والعشرين من عمره ولم يخرج من السجن حتى العام 1958. ومن ثم حكم عليه ثانية في العام 1961 ليخرج بعدها في العام 1967 وهو في الثالثة والأربعين من عمره. قضى سباهي أكثر من سبعة عشر عامًا من حياته في السجون والنفي الداخلي. وبسبب تلك الظروف اضطر سباهي إلى أن يكوّن معظم ثقافته من جهوده وتعليمه الذاتي وقبل أن يقدم على تأليف «عقود من تأريخ الحزب الشيوعي العراقي»، والذي نحن في صدده هنا، عمل سباهي في الصحافة العراقية والعربية ونشر عددًا من الدراسات بأسماء مستعارة تناولت بحوثًا اقتصادية واجتماعية وسياسية مختلفة من بينها دراسات حول المسألة الزراعية وتأريخ الطبقة العاملة ومشاكل السكن.

عندما ننظر الى كتاب سباهي لا نجد فيه تلك الجداول الأنيقة ولا الاسترشاد بأحدث نظريات التأريخ، بل كما ذكرت سابقًا، مؤلّفه يغلب عليه أسلوب البحث الصحافي. هذا بالطبع لا يقلّل من أهميته كمساهمة جادة في فهم دور الحزب الشيوعي في تأريخ العراق الحديث. فسباهي، كما ذكرنا، كان معاشرًا ومساهمًا في الكثير من الأحداث، وفي كتابه يجد القارىء العديد من التفاصيل الغائبة والناقصة من كتاب بطاطو. على سبيل المثال نذكر وصفه للعمل الحزبي داخل السجون والذي ساهم فيه سباهي مباشرة، أو العمل في الريف أو أحداث معينة مثل مؤتمر السباع عام 1948 والذي انبثق منه تأسيس الاتحاد العام لطلبة العراق، حيث كان سباهي من الذين نظموا هذا المؤتمر. كثيرًا ما اعتمدت على ملفات ووثائق مديرية الأمن العراقية حيث سباهي يعلم جيدًا كيف أخذت تلك المعلومات من خلال «حفلات التعذيب» على حدّ يعلم جيدًا كيف أخذت تلك المعلومات من خلال «حفلات التعذيب» على حدّ وصفه، وبالتالي لا يمكن الاعتماد عليها تمامًا.

لكن ما يهمنا في هذه المداخلة هو منهج كلّ من بطاطو وسباهي في كتابة تأريخ الحزب الشيوعي العراقي، وبالأخص مسألة العامل الرئيسي أو المحرك الأساسي في الأحداث التاريخية. بشكل عام، نجد أسلوبين مختلفين. فعادةً يباشر بطاطو، (خصوصًا في كتابه الثاني)، بالسرد التاريخي حيث يصف الأحداث والشخصيات بدقة متناهية ثم يتبع ذلك بمناقشة الصلة بين هذه الحوادث وبين التطورات الاجتماعية والاقتصادية العامة. أي أنه يبدأ من الخاص ثم يربطه بالعام. أو بتعبير آخر يحاول فهم الصراعات الحزبية والقرارات الفردية على أنها جزء أو تعبير عن الظروف الموضوعية العامة. إذًا، الهمّ الرئيسي عند بطاطو هو دراسة كيف فرضت الظروف الموضوعية للمجتمع العراقي في مرحلة معينة حدودًا على العوامل الذاتية للحزب الشيوعي.

أما كتاب سباهي فعادةً ما يسلك منهجًا معاكسًا تمامًا. فهو يبدأ من المعطيات العامة (الاقتصادية والاجتماعية والسياسية)، ثم ينتقل ليصف الوقائع التاريخية للحزب الشيوعي في ظلّ هذه المعطيات. أي أنه ينتقل من العام الى الخاص. وهمّه الأساسي أن يتفهّم كيف حاول الحزب من خلال ظروفه الذاتية أن يدفع الحدود الموضوعية المفروضة عليه الى أقصى ما يمكن باتجاه التغيير

الإيجابي. لا خلاف هنا بين الباحثين على أولوية الظروف الموضوعية في تحديد الحركة التاريخية العامة فكلاهما يسلك المنهج الماركسي الذي يؤكد أهمية الظروف الموضوعية ففي مقدمة كتابه يقرّ سباهي بأن إمكانية التغيير محدودة بالواقع الاجتماعي 4) إلا أن الخلاف هنا حول التركيز فبطاطو دائمًا يعود ليؤكد التطور الاجتماعي العام بينما يقوم سباهي بالتركيز على دور الظروف الذاتية للحزب

#### لننظر الآن الى أمثلة معينة:

في القسمين الأول والثاني من الجزء الثاني من كتابه عن العراق، يقوم بطاطو بشرح مفصّل عن حيثيات دخول الأفكار الماركسية وتأسيس الحزب الشيوعي عام 1934. ثم يخصّص قسمًا بأكمله (الثالث) لمناقشة أسباب انتشار الفكر الشيوعي ونجاح تنظيم الحزب في فترة الأربعينيّات والخمسينيّات. هنا يعود بطاطو الى مسألة التطور الاجتماعي العام حيث يؤكد أن العراق كان يمرّ بتحولات هائلة من مجتمع ريفي تطغي عليه العلاقات العشائرية الي مجتمع تسود فيه العلاقات الرأسمالية المتمركزة في المدن الكبري إن التحطم العنيف للعلاقات العشائرية التقليدية على أيدي السلطة المركزية من ناحية وتغلغل الاستعمار البربطاني من ناحبة ثانية جعلا من العراق تربة خصية للحركات المناهضة للسلطة والاستعمار والشيوعية في ذلك الحين كانت، حسب تعبير بطاطو، «المنجنيق الايديولوجي الضارب ضد السلطة القائمة»(5). هذا التحول فر زحالات اجتماعية اعتبر ها بطاطو «وكأنها لهاث عالم قبلي بقتر ب من نهابته >>(6) ومن بين ذاك «اللهاث» الانتفاضات العشائرية و الهجرة الضخمة من الريف الى المدينة واغتصاب المشايخ لأراضي الفلاحين وبروز هوّة طبقية واسعة جدًّا بين الأغلبية الساحقة التي تعانى من الفقر الشديد وشريحة ضيقة من الأثرياء. وإذا ما أضفنا إلى هذا صعود الاتحاد السوفياتي وانتصار الثورة الصينية بعد الحرب العالمية الثانية، فكل ذلك جعل من العراق تربة خصبة لنمو الشبوعبة

لا يعارض سباهي أي شيء مما ذكره بطاطو في هذا الصدد، بل يؤكد هذا كلُّه ويضيف إليه في ثلاثة فصول يتناول فيها الظروف العامة في المنطقة قبل أن يبدأ بسرد الأحداث المؤدية الي تأسيس الحزب الشيوعي. إلا أنه بعد أن ينتهي من شرح تلك الحوادث لا يعود الى الظروف الموضوعية لبحث أسباب انتشار الأفكار الشيوعية بل يفضل تسليط الأضواء على الظروف الذاتية. فيذكر مثلاً إصرار الشيوعيين الأوائل (وعلى رأسهم يوسف سلمان يوسف المعروف بالرفيق فهد) على ربط العداء للاستعمار بالنضال من أجل حقوق الكادحين خصوصًا العمال. فبالنسبة إلى سباهي كان إصرار الشيوعيين على العمل من أجل تأسيس النقابات العمالية والجمعيات الفلاحية في زمن كانت تلك الطبقات مهملة من قبل السياسيين هو السبب المباشر لانتشار الشيوعية. يضيف الى ذلك أن المؤسسين الأوائل أعاروا اهتمامًا بالغًا بالصحافة والنشر وأحسنوا الجمع بين العمل السري والعلني حيث نجحوا في التعاون مع بعض الصحف العلنية والاستفادة منها. وأخيرًا، اهتم المؤسسون بالسعي لبناء جبهة شعبية واسعة ضد الاستعمار.

كذلك نرى الاختلاف في المنهج الذي يسلكه كلِّ من الكاتبين في مناقشة المعضلات التي واجهت نهوض الشيوعية في العراق. فبطاطو مثلاً يؤكد عمق التحزّبات العشائرية والعقلية الدينية التي أعاقت عمل الشيوعيين الأوائل. في حين يركّز سباهي على بعض المواقف والقرارات التي أضرّت بالحزب مثل مساندة انقلاب بكر صدقي العسكري عام 1936.

نجد المفارقة ذاتها عندما نقارن كيف عالج كل من بطاطو وسباهي أحداث الانتفاضة الشعبية الكبرى عام 1948 المعروفة بـ«الوثبة». فبعد أن ينتهي بطاطو من سرد الأحداث بشكل دقيق للغاية عن دور الحزب القيادي في الوثبة، يعود بنا الى مسألة العوامل الاجتماعية العامة وذلك في فصل مخصّص الشرح بنية الحزب الاجتماعية. (7) ففي هذا الفصل نجد العديد من الجداول والإحصاءات بخصوص الخلفية المهنية لأعضاء الحزب حسبما وردت في سجلات الأمن. ويستنتج بطاطو أن الحزب «كان يعتمد أساسًا على تحالف عناصر من العمال والجنود وانتلجنسيا الطبقة الوسطى والوسطى الدنيا» (8) المتضررة أكثر من غير ها من سياسات النظام الملكي المسنود من الاستعمار البريطاني. ثم يناقش التوزيع الطائفي في عضوية الحزب فيلاحظ مثلًا وجود نسب عالية من الأعضاء الأكراد يفسر ها بظاهرة إحباط حقوقهم القومية، ويفسر أيضًا وجود نسبة عالية من دور هذه الطائفة القيادي في المجتمع العراقي عمومًا. أي أن بطاطو ينهي دراسته عن الطائفة القيادي في المجتمع العراقي عمومًا. أي أن بطاطو ينهي دراسته عن

الحزب الشيوعي في فترة الوثبة بتسليط الأضواء على الظروف الاجتماعية العامة وانعكاساتها داخل تنظيم الحزب

يتحفظ سباهي كثيرًا على معلومات بطاطو بخصوص التركيبة الاجتماعية للحزب حيث يؤكد أن سجلات الأمن (مصدر بطاطو الرئيسي) لا تعبر بشكل دقيق عن طبيعة أعضاء الحزب لأنها مستمدة من الذين ألقى عليهم القبض في التظاهرات بشكل خاص وهذا، حسب تقدير سباهي، ما يفسر شحّ نسبة الفلاحين مقارنة بسكان المدينة في أرقام بطاطو لكن ما يخص سباهي أكثر عند تناوله موضوع الوثبة هو القرارات والتوجيهات التي اتخذها الحزب في ذلك المنعطف التاريخي فبالنسبة إلى سباهي كان نجاح الشيوعيين في إدارة الوثبة وإسقاط مشروع معاهدة بورتسموث ومعها حكومة صالح جبر يعود الى إتقان الحزب فنّ التحالفات الواسعة (على سبيل المثال في تشكيل لجنبة التعاون الوطني) والإصرار الجريء على هدفين واضحين هما إلغاء المعاهدة وإسقاط الحكومة ومن شم ربط هذين الهدفين بشعار جماهيري هو النضال من أجل تأمين الخبر والحرية. أخيرًا، يضيف سباهي أنّ رغم نجاح الوثبة فقد أضاعت قيادة الحزب فرصًا ثمينة في إحراز تقدم أكبر بسبب انشاخال عناصر قيادية في نزاعات شخصية مثل النزاع بين مالك سيف ويهودا صديق وينتقد سباهي حتى رئيس الحزب الأسطوري، فهد، بسبب عدم انتهاز الفرصة التي أتاحتها الوثبة لعقد مؤتمر او كونفرنس لحسم مشاكل القيادة وتقييم ما حصل في الوثبة وتعزيز العلاقة مع القاعدة الحزبية.

مرة أخرى إذًا، نرى كيف يكون تركيز بطاطو على أهمية الظروف الموضوعية بينما همّ سباهي الرئيسي هو فهم الظروف الذاتية للحزب ودورها فى دفع عجلة التأريخ.

وعند معالجة انقلاب 8 شباط 1963 نرى بطاطو يعود ليطرح مسألة الواقع الاجتماعي. فيؤكد دور الطبقات الوسطى الريفية خصوصًا تلك التي كانت موجودة في منطقة ما يسمى بالمثلث السنى. حيث كانت تطمح إلى إنهاء احتكار الملاكين الكبار لكنها في الوقت ذاته تخشي نفوذ الجماهير الكادحة. وهذا، حسب تقدير بطاطو، ما يفسر دور هذه الطبقة ضمن تنظيم الضباط الأحرار، ودعمها لمشروع الإصلاح الزراعي بعد ثورة 14 تموز التي قضت

على هيمنة الملاكين الكبار إلا أنها عادت لتضرب ألد أعداء الإقطاع، الحزب الشيوعي، بعنف شديد في انقلاب 8 شباط البعثي. وفي ملاحظة ثانية يضيف بطاطو أن الأماكن التي صمد فيها الشيوعيون وقاتلوا لفترة طويلة ضد الانقلاب كانت جميعها مناطق شيعية (الثورة، الشوّاكة، الكريمات، الشاكرية، الكاظمية، عكد الأكراد) هذا رغم كون قيادة الحزب تضمّ نسبة عالية من السنّة. يفسر بطاطو هذه الظاهرة بتعاطف السنّة مع الأفكار القومية العربية والتحفظ عليها من قبل الشيعة. وهذا طبعًا دليلٌ على استمرار بعض التكتلات والنعرات الطائفية الموروثة من المجتمع العشائري.

كما هي الحال في الأمثلة السابقة، يقوم سباهي عند تناوله موضوع ضرب الحزب الشيوعي عام 1963 بالتركيز على العوامل الذاتية التي سمحت بهذه الهزيمة الموجعة. فمن ضمن ما يناقشه هنا، قيام قيادة الحزب بإضاعة الوقت في الدفاع عن حكومة عبد الكريم قاسم في حين كانت تلك الحكومة تقوم بالتنكيل بهم واضطهادهم. ويضيف أن الحزب كان قد بُلِّغ باستعدادات اليمين السياسي للانقلاب إلا أن التقاعس والعجز هيمنا على الكادر الحزبي بحيث إنه «لا يلمس اهتمامًا خاصًا بإعداد القوى للمواجهة.» (9)

ويضيف سباهي على سبيل المثال أن قيادة الحزب عقدت أربعة اجتماعات في غضون أسبوع واحد قبل الانقلاب لمناقشة مسألة إضراب الطلبة من دون أن تعقد «اجتماعًا واحدًا لمناقشة قدراتها الفعلية على الردّ لما كان يدبر.» (10) ورغم مناقشة المكتب السياسي لفكرة وضع خطة طوارئ تتضمن إنشاء مفارز سرية يقوم بتفعيلها في حال الانقلاب، الا أن ذلك لم يحصل. ويتطرق سباهي لحادثة حصلت قبل يوم واحد من الانقلاب يمكن أن نستشهد بها كمثال على أسلوبه في التركيز على الدور المهم التي تؤديه العوامل الذاتية في حركة التأريخ: «في يوم 7 شباط 1963 بادرت إحدى صديقات الحزب الشيوعي الى إخبار الحزب بأن موعد الانقلاب سيكون في اليوم التالي، أي في 8 شباط، بعدما علمت ذلك من عشيق لها، عسكري قومي يسهم في الإعداد له. إلا أن هذا الخبر لم يصل إلى جمال الحيدري الذي كان يقود الحزب عمليًا إلا في مساء السابع من شباط. (وكان سلام عادل، سكرتير الحزب، قد تفرغ عن العمل القيادي بقرار سابق من المكتب السياسي للانصراف الي وضع برنامج

الحزب - تأمل سكرتير الحزب يتفرغ عن العمل القيادي في ظروف كهذه بالذات إ!) وبدوره، أبلغ جمال الحيدري لجنة بغداد بالخبر، وطلب منها أن تتخذ الإجراءات اللازمة للمقاومة.. إن الخبر لم يصل الى سلام عادل إلا في منتصف الليل فقط فذهب الى دار جورج تلّو، عضو المكتب الساسي، ومسؤول الخط العسكري، وأخبره بالأمر، وشدد عليه بصورة خاصة.. ضرورة إبلاغ العقيد الركن جلال الأوقاتي،(١١) بمغادرة الدار التي يسكنها والمبيت في بيت آخر... ولكن، وما أقسى هذه (الـ ''لكن'')، إن سيارة جورج تلّو لم تشتغل في تلك الليلة لشدة البرد ساعتها.. وكأن تلفونات بغداد قد تعطلت تلك الليلة... وكأن مكاتب سيارات الأجرة قد خلت من سياراتها كلها... وكأن الباصات قد تعطلت... وكأنّ الأرجل كفّت هي الأخرى عن المشي للوصول الي بيت أقرب رفيق أو صديق... ويظل من مهمة القارئ أن يستنتج بأيّ استعداد وهمّة جرت مواجهة هذا الانقلاب!! > (12)

فهل كان تغيير تاريخ العراق وتاريخ الحزب الشيوعي بالنذات لو اشتغلت سيارة جورج تلو أو لو أبدى اهتمامًا أكبر بالمهمة؟

هذه الحادثة التبي يرويها سباهي تعود بنيا التي المناظرة التبي نشأت في منتصف القرن التاسع عشر حول دور الفرد في التاريخ والعلاقة الجدلية بين الضرورة والصدف وممن كتبوا حول هذه المسألة، لم أجد أفضل مما كتبه المؤرخ البريطاني إدوارد كارضمن سلسلة محاضراته التي نشرت بعنوان «ما هو التاريخ؟»(13) فيقول كار إن الإجابة عن هذا السؤال مرتبط بهدف المؤرخ ذاته. فعلينا أولًا الاستفسار عن هدف المؤرخ من تناوله موضوعًا ما.

فهدف بطاطو هو فهم حيثيات التحول الاجتماعي في العراق من مجتمع ريفي تسود فيه العلاقات العشائرية وتهيمن عليه طبقات اجتماعية منتفعة من هذا النمط من الحياة، التي مجتمع مر تبط بدولة مركزية تستند إلى قوة المدينة وعلاقات رأسمالية حديثة، وانعكاسات كلّ ذلك على التطورات السياسية. وكان اهتمام بطاطو هذا أوسع من الحزب الشيوعي أو حتى العراق. فقد تبع كتابه عن العراق كتابٌ عن سوريا حيث سلك فيه المنهج ذاته في مناقشة طبيعة التغيرات السياسية في سوريا. وكذلك قام ببحث موجز قارن فيه ظاهرة الثورات في العراق وسوريا ومصر وكان ينوي كتابة عمل عن تاريخ

فلسطين إلا أنه، وللأسف الكبير، لم يباشر به قبل وفاته. أما سباهي، فهدفه من كتابة تاريخ الحزب الشيوعي هو استخلاص الدروس والعبر من نضالات الحزب كي تبقى دليلًا للأجيال القادمة من المناضلين. ولهذا السبب، همه الأساسي هو أن يظهر ما كان نافعًا أو ضارًا في قرارات وتصرفات الحزب.

أعتقد أن هذا واضح ولكن دعوني الآن أطرح مسألة قد تبدو أقل وضوحًا: هل من الممكن الاستفادة من هذين المنهجين في فهم ما يدور في العراق الحزين حاليًا، أو على الأقل ما جرى للحزب الشيوعي العراقي بعد الاحتلال الأميركي عام 2003؟

من دون شك، كان الحزب الشيوعي العراقي، بغض النظر عن إيجابياته وسلبياته، أكبر وأنشط حزب سياسي عراقي في فترة الخمسينيّات والستينيّات من دون منافس على الإطلاق. وكان الحزب الوحيد الذي نجح في نشر نفوذه في مختلف أنحاء البلد من أقصى شماله الى جنوبه وبين مختلف طوائف الشعب المتعددة وطبقاته الاجتماعية. وكان يحمل عقيدة واضحة (أيضًا بغض النظر عن مدى صحتها) ولأعضائه سمعة في كونهم يمتازون بالجرأة والشجاعة في النضال من أجل عقيدتهم رغم القمع والاضطهاد المتواصل. ففي العام 1959 مثلًا، وصلت شعبية الحزب الى حدّ كان من المحتمل أن يفوز في انتخابات عامة لو تم عقدها. فما الذي جرى للحزب في الساحة العراقية بعد 2003؟ في انتخابات 2003، حصلت قائمة الحزب الشيوعي العراقي (قائمة اتحاد الشعب) على أقلّ من 1% من الأصوات فقط(14)، أما الآن فليس له تأثيرً كبيرً في الساحة السياسية. كيف نفسر هذا الانحدار الحاد في شعبية ونفوذ الحزب الشيوعي العراقي؟

لو أخذنا بأسلوب بطاطو، لوجدنا أن الجواب يكمن في التغيرات الاجتماعية الضخمة التي مرّ بها العراق منذ استلام حزب البعث السلطة بين 1968-1963، وأهمها: نشوء دولة شمولية استخدمت احتكارها لثروات النفط في بناء أجهزة قمعية قوية ولشراء الولاء أو الرضى. تبعت ذلك دكتاتورية صدام حسين (2003-1979) التي أدخلت العراق في ثلاث حروب من أعنف الحروب وأكثرها دمارًا في تاريخ القرن العشرين على الإطلاق، تلاها الحصار الاقتصادي (2003-1990) الذي فرضته

الولايات المتحدة الأميركية الذي دمّر البنية التحتية وقضي على الطبقة الوسطي و «الشعرة التي قصمت ضهر البعير» كانت في الاحتلال الأميركي الذي ألغي أهم مؤسسات الدولة من دون السماح بإنشاء مؤسسات بديلة. كلّ ذلك أدى الي تمزيق الرابط والعلاقات (خصوصًا الأفقية الوطنية منها) وشردمة المجتمع بحيث أجبر الفرد العراقي على أن يلتجئ الى علاقاته المحلية والعائلية. وكان انعكاس هذا سياسيًا في نمو الحركات الطائفية على حساب الأحزاب الوطنية مثل الحزب الشبوعي

منهج سباهي لن يعارض كل هذا ولكنه يذهب ليتساءل عن سلوك الحزب في ظل هذه المعطيات الصعبة. هل كان بالإمكان اتخاذ مواقف غير تلك التي اتُّخذت بحيث يصل الي نتيجة أفضل؟ لو تابعنا مواقف الحزب بعد غزو العراق للكويت عام 1990 ونشوب العداء بين نظام صدام حسين والولايات المتحدة، نجد أن المواقف بشو بها التردد والغموض فأبدبو لوجيـة الحزب كانت دائمًا معادية بشكل حاد للامير بالبة الأمير كية و علاقتها بالفاشية المحلية فأدبيات الحزب مثلًا، دومًا تردد (عن حق) دور المخابرات الأميركية في دعم انقلاب 8 شباط 1963 البعثي من أجل ضرب الشيوعية وكذلك دعم أميركا لصدام خلال حربه مع إيران (1988-1980). أما بعد غزو العراق للكويت، فنرى أدبيات الحزب تقلل من مهاجمة «المشروع الأمبريالي». وبعد الاحتبلال الأميركي عنام 2003، قبررت قيبادة الحبزب التعباون المباشير مع حكومة الاحتلال بقيادة بول برمر عندما دخلت كطرف مباشر في مجلس الحكم الذي شكّله الأمير كيون. طبعًا الحزب كانت له تبرير إنه ولكن، من دون أن ندخل في تفاصيل تلك الفترة المعقدة، أصبح واضحًا أنّ هذه المواقف لم تدر على الحزب بأي فائدة بل على العكس ساهمت في إبعاده عن جماهيره التقليديين حيث إن الطبقات الدنيا عانت (وما زالت تعاني) الكثير من السياسات والمشاريع الأميركية ناهيك عن الارتباك الفكري لكوادر الحزب الناتج من التحالف مع قوة كان الحزب دومًا يؤكد عداءه المبدئي لها.

ختاماً أود أن أعود الى الدكتور حنا. ففي العام 1990، وبعد احتلال العراق للكويت وقد انقلبت الدنيا حينها رأسًا على عقب، تحولت جامعة جورج تاون إلى مسرح يعج بالنشاطات والندوات كلّها تحاول معالجة هذا الجانب أو ذاك

من الأزمة. وفي أحد هذه الأيام رافقتُ الدكتور حنا لحضور ندوة حول الأزمة وكان المحاضر يتحدّث عما يمكن أن تفعله الولايات المتحدة لحل المشكلة. كان الدكتور حنا متوترًا بسبب حبّه للعراق وخشيته من تداعيات الحدث على المنطقة بأسرها. وفي منتصف المحاضرة التفت إليّ مبتسمًا وقال: «كيف ممكن لأميركا أن تحلّ المشكلة إذا أميركا هيّ المشكلة؟»

وحول هذه النقطة بالذات، لا فرق بين بطاطو وسباهي.

## 77 الهوامش:

- (1)- بطاطو، حنا. 1992. العراق، الكتاب الثاني: الحزب الشيوعي ترجمة عفيف الرزاز بيروت مؤسسة الأبحاث العربية
- (2)-سباهي، عزيز. 2002، 2003، 2005. عقود من تاريخ الحزب الشيوعي العراقي ثلاثة أجزاء دمشق وبغداد
  - (3)- حول حياة وأعمال سباهي راجع مقالاتنا الأتية:
- Thabit A.J. Abdullah, "In Memoriam", International Journal of Contemporary Iraqi Studies, vol.10 no.3, Sep. 2016, pp.193-7; & "Editor's Introduction", International Journal of Contemporary Iraqi Studies: Special Issue in Honour of the Iraqi Journalist and .Author Aziz Sbahi, vol.12 no.2, Jun. 2018, pp.95-9
  - (4)- سباهي، الجزء الأول، ص13.
    - (5)- بطاطو، ص123.
    - (6)- بطاطو، ص123.
    - (7)- بطاطو، الفصل السابع عشر
      - (8)- بطاطو، ص 304.
  - (9)- سباهي، الجزء الثاني، ص531.
  - (10)- سباهي، الجزء الثاني، ص531.
- (11)- كان جلال الأوقاتي من المقربين للحزب الشيوعي العراقي وشغل منصب قائد القوات الجوية العراقية من عام 1958 الى 1963. قتله البعثيون أمام بيته قبل المباشرة بعملية الانقلاب على السلطة صبيحة 8 شباط عام 1963.
  - (12)- سباهي، الجزء الثاني، ص533.
- Carr, Edward H. 1961. What is History?, Vintage Books, NY, -(13) chapter iv
- Inter-Parliamentary Union, 2005, http://archive.ipu.org/ -(14) parline-e/reports/arc/2151 05.htm

## تعقيب نقدي (ملخّص)

# الغرام بحثا بطاطو

# حيدر سعيد





الشيعة العرب: الهوية والمواطنة (2019/ تحرير)، وسياسة الرمز: عن نهاية ثقافة الدولة الوطنية في العراق (2009)، والأدب وتمثيل العالم (2002). أشرف على فريق بحث أنجز دراسة عن حال العلوم الاجتماعية في الجامعات العراقية صدرت سنة 2008.

ليس يسيرًا أن تفهم سرً هذا الحضور الكبير الذي حقّه المؤرخ الأميركي الفلسطيني الأصل، حنا بطاطو (1926-2000)، في الدراسات المعاصرة عن مجتمعات المشرق العربي الحديث. أقول: ليس يسيرًا، لأن حضوره بدا لكثيرين غير طبيعي، فمن أين جاء هذا الحضور لمؤرخ وضع عددًا محدودًا جدًا من الأعمال، وفيها عمل مركزي أساسيّ واحد؟ وهذه الأعمالُ ليست أعمالًا نظرية عامة، تعطي لواضعها مكانة فريدة، كبعض المنظّرين الذين أطلقوا نظرية عامة من خلال كتاب واحد فقط، عُدّ مفتتحًا لحقبة علمية جديدة. ويحضرني، هنا، مثالُ اللساني السويسري فردينان دي سوسور (1857-1913)، الذي عُدّ أبا اللسانيات الحديثة من خلال كتاب واحد فقط(۱).

عملُ بطاطو هو تأريخ تطبيقي لمنطقة محددة، وليس فيه (ولا لدى صاحبه)

ادعاء بأن تأريخه يحمل في باطنه نظرية عامة، أو نموذجًا قابلًا للاستعارة والتطبيق وإعادة الإنتاج

وفوق ذلك، يأتي بطاطو من حقل محدّد، هو التأريخ ومع أن عمله فتح، بشكل فريد وفذّ، جسورًا مع السوسيولوجيا والاقتصاد السياسي والسوسيولوجيا السياسية، في وقت لم تكن فيه فكرة تنافذ المعارف في ما بينها (-inter disciplinarity) حاضرةً في مسرح العلوم الاجتماعية والإنسانية، كما هي اليوم، لا يبدو طبيعيًّا - مع ذلك - الحضور الذي حقَّه بين باحثي الاقتصاد والسوسيولوجيا والعلوم السياسية، والتاريخ طبعًا، بل حتى بين الأنثر وبولوجيين ودارسي الثقافة

يفتتح السوسيولوجي الفلسطيني سايم تماري ورقته المعنونة بـ «يوم عصيب في جبل النار: حكايات الثورة والثورة المضادة في نابلس» بإعلان أنه يستلهم منهجية بطاطو في در اسة التاريخ الحديث للعراق وسوريا، في در اسة تاريخ فلسطين ومعالجة مقطع محدد منه، وهو أثر الثورة الدستورية سنة 1908 في الصراع المحلى بين القوى الاجتماعية، في مدينة نابلس تحديدًا.

وفي الحقيقة، يذهب تماري إلى نقطة أبعد ممّا كان بطاطو يسعى إليه، فهو يدرس التمثلات، أو التصورات، كما تكشفها ثلاثة نصوص أرّخت لفلسطين ونابلس في خلال مرحلة الثورة الدستورية، بمعنى أنه - إلى حد ما - لا يعدّ هذه النصوص مجرد وثائق تكشف عن «حقائق»، بقدر ما أنها تعبير عن الكيفية التي يتصور بها كاتبو هذه النصوص التاريخ ومواقفهم منه وإنهماكه ب «التمثلات» يظهر من العنوان، الذي يسميه «حكايات»، ويستمر بوضوح داخل النص، حين يتحدث عن «سرديات» و «روايات» و ما إلى ذلك من تعبيرات تشي بأن قائلها لا يتعامل مع التاريخ بوصف «حقائق».

وبلا شك، يستند تماري، هنا، إلى التحول الذي شهدته العلوم الاجتماعية، مع صعود فكرة «المتخيلات الاجتماعية»(2). و هو تحول لاحق للأطر النظرية التي عمل عليها بطاطو.

وأكثر من ذلك، يعمل تماري في حقل غير الحقل الذي عمل فيه بطاطو (التأريخ)،

فعملُ تماري يندرج في «تأريخ التأريخ»، أكثر من التأريخ، إذ يقوم على قراءة وتحليل ثلاث مدوّنات تاريخية عن فلسطين ونابلس في سياق الثورة الدستورية، ويضع تصنيفات ميتا-تأريخية، أي إنه لا يفرط بتصنيف هذه المدونات في إطار المدارس التاريخية، فيضع إحسان النمر (1905-1985) ضمن مدرسة الحوليات، يقول: «كتاباتُه [...] يمكن أن تُصنَّف ضمن إطار تراث مدرسة الحوليات للتفسير التاريخي، بحيث يمكن اعتباره ملتزمًا بها ربما من دون قصد منه».

ثم ينتقد تماري النمر انتقادًا ذَا طابع منهجي، فيشخص ضعف كتابه حين يتناول مرحلة ما بعد التنظيمات، وهو ضعف مركب، في نظر تماري، فمن جهة، اعتمد المؤلف على ذاكرته الشخصية وعلى روايات الفاعلين المحليين، أكثر من اعتماده على الوثائق والسجلات، ومن جهة أخرى، لم يستطع الإفادة من عنصر القوة في روايات الفاعلين المحليين، فعجز عن أن يكتشف المضمون الاجتماعي للصراعات والنزاعات التي كانوا يتحدثون عنها، فبدت في كتابه كأنها مجرد شجارات عائلية.

وعلى وجه التدقيق، ما يحاوله تماري هو الآتي: إعادة تفسير وتركيب الوقائع التاريخية، كما ترد في هذه المدونات الثلاث، على وفق منهجية بطاطو. في النص أدناه، يتحدث تماري عن أعمال النمر، وبلغة بطاطوية، فيقول: «الكثير من كتاباته [...] تناول الصراع الثالوثي في عهد (التنظيمات) بين الحكومة المركزية العثمانية، من جهة، و (شيوخ النواحي) الذين كانوا يتحكمون بجباية الريع الزراعي [...] من جهة أخرى، والأرستقراطية المدينية لنابلس [...] من جهة ثالثة».

ويفعل الشيء نفسه مع محمد عزة دروزة (1887-1984)، الذي يقول عنه إنه واع بالقوة الاجتماعية المحرّكة للصراعات القائمة. ومع ذلك، يعيد تماري صياغة الإشكالية التي يدور عليها كتاب دروزة بلغة بطاطوية، فيقول: «سعى دروزة إلى معرفة خلفيات الصراع الاجتماعي النابلسي في التشكيلات الاجتماعية الجديدة لنُخَب المدينة، حيث شهدت نهايات القرن التاسع عشر تحديات فرضتها بورجوازية تجارية صاعدة على العائلات الإقطاعية في المنطقة [...]، التي واصلت جمع ثرواتها من خلال السيطرة على حيازة الأراضي في المنطقة

في مرحلة ما بعد 'التنظيمات' ». ولكن، ما الإغراء في بطاطو الذي يجعل سوسيولوجيًّا، على غرار سليم تماري، ينسب عمله إليه؟

#### أبعد من العراق

بلا شك، بعد كتاب بطاطو عن العراق الطبقات الاجتماعية القديمة والحركات الثورية في العراق «إنجيلَ الدراسات العراقية»، بحسب تعبير دينا خوري، فلا يمكن لباحثة أو باحث أن يكتب عن العراق الحديث ومجتمعه من دون أن ينطلق من هذا الكتاب هذا على الرغم من توافر دراسات كثيرة عن العراق، في صدارتها عمل السوسيولوجي العراقي على الوردي (1913-1995)، الذي تقارن دینا خوری بینه وبین بطاطو

ومع ذلك، يفوق الحضور الذي حققه بطاطو – أكاديميًّا - ما حقَّقه الوردي، ليس فقط لأن الوردي وصف مجتمع ما قبل الدولة الحديثة، حيث ليست ثمة دولة تكون الناظم الاجتماعي المركزي والأساسي، فضلًا عمّا تصحبه هذه الدولةُ من مفاهيم، مثل الهوية الوطنية، والتحديث، والمركزية، بل لأن الوردي توقّف عند مدرسة الثقافة والشخصية، وهي تيار في الأنثر وبولوجيا الثقافية يجمع بين الأنثر و بولوجيا و علم النفس (التحليل النفسي خصوصًا) والسوسيولوجيا ظهر في الثلاثينيات والأربعينيات من القرن العشرين في الولايات المتحدة(3)، حيث درس الوردي، ليتأثر به، ويجترح - من ثم - نظريته عن «از دو اجية الشخصية العراقية»، التي جعلها محرّك التاريخ في العراق(4). وبغض النظر عن وجاهة وراهنية الأطر النظرية التي يستعملها الوردي، بدا للأكاديميين أن هذين خللان فادحان: التوقف قبل الدولة الحديثة، وهي التي طبعت كل شيء أتي بعدها بميسمها، وتعليق التاريخ العراقي بعامل مطلق واحد، ذي طابع سايكو - سوسوسيولوجي، هو ازدواجية الشخصية، في حين بدا بطاطو أكثر قربًا، وهو يكشف كيف تنشبك التكوينات الاجتماعية في الديناميكية السوسيوسياسية العامة. هذا فضلًا عن أن لغة بطاطو هي لغة العلم والأكاديميا المعاصرة، التي تواضع عليها المجتمعُ الأكاديمي، بل تفوقها، في ما ضمّته من وثائق وتنقيبات وأرقام وإحصاءات وتصنيفات وجداول، بمعنى أن أطروحة بطاطو كانت تحمل برهانَها العلمي معها، في حين أن لغة الوردي - وأستعيد هنا من الراحل فالح عبد الجبار - هي لغة المصلح الاجتماعي، التي تنتقد لتفتح أفقًا للتغيير، من

دون كبير عناية برسم براهين علمية على ما تقول.

والفرق بين الشخصيتين ظاهر، ففي حين بقي بطاطو حبيس الأكاديميا، تحوّل الحوردي إلى ناشط اجتماعي (مثقف)، يكتب في الصحافة، ويقدم برامج في الإذاعة، ويشارك في الصالونات الاجتماعية والثقافية، ويستهلك الملايين من العراقيين كتبه على هذا الأساس.

كانت دينا خوري على حق حين قالت إن كتابات الوردي لم تكن موجّهة للمتخصصين، بل لجمهور القرّاء المثقفين. وأنا أتصور أنه لم يرد أن يصبح سوسيولوجيًّا أكاديميًّا، بقدر ما أراد أن يصبح مثقفًا نقديًّا. وأشدد، هنا، على كلمة «نقدي»، ذلك أن الوردي لم يرد أن يتجاوز ثنائية (أكاديمي/ مثقف عام) فقط، بل أراد - كذلك - أن يتجاوز الصراع الإيديولوجي الحاد، الذي قسم المثقفين العراقيين – في الخمسينيات والستينيات والسبعينيات - إلى فئتين: مثقفي اليسار، والمثقفين القوميين، ليؤسس حيزًا للمثقف النقدي المستقل.

وإذا كانت غاية المثقف الإيديولوجي تحقيق أهداف إيديولوجية كبرى، فإن ما كان يسعى إليه الموردي هو نقد السرديات التي يطمئن إليها المجتمع وتكذيبها، وقد أصبحت عقيدة.

مرةً، كتبتُ عن الوردي أنه كان «الجرح النرجسي» في الذاكرة العراقية. وكنت أريد أنه لحظةُ الشك في صورة المجتمع العراقي عن نفسه وفي قناعاته.

في ذروة ما بَلغَتْه مدنية بغداد في الخمسينيات، كتب الوردي مذكّرًا بالمكونات البدوية للمجتمع العراقي، وحين كان المجتمع يحتفل بـ «ثورة العشرين» بوصفها المأثرة التي تأسس عليها الحكم الوطني في البلاد، كان الوردي ينقب ليكتشف أن ما نسميه «ثورة» ما هو - في الحقيقة - إلا تعبير عن صراعات وتنافسات على المصالح والمنافع. في إسهام سابق لي، فسرت مجمل عمل الوردي بأنه صوت المفكّر الذي يرافق عملية بناء الأمة، مذكّرًا بانقساماتها التي عليها أن تتجاوز ها. وما انقسام (البداوة/ الحضارة) إلا كناية عن حزمة انقسامات الأمة العراقية، التي تناولها وعمل عليها الوردي في سائر أعماله، ولا سيما الانقسام الطائفي، فكتب الوردي وعمل عليها الوردي في سائر أعماله، ولا سيما الانقسام الطائفي، فكتب الوردي

- قبل غيره - كيف تصوغ انشباكات التكوينات المذهبية بالدولة الهويات الطائفية. وبالتأكيد، عملُ الوردي - وعملُنا جميعًا - لا يرزال ابتدائيًا في هذا المجال.

ومن ثم، يكون عمل الوردي عن انقسامات ما قبل الدولة، أو ما قبل الأمة الحديثة، أملًا في أن تبرأ الأمةُ التي شكّلتها الدولةُ من هذه الانقسامات.

أما بطاطو فلم تحكمه مثلُ هذه الغائبة، و ظل مشر و عُه علميًّا أكانبميًّا. و هو ، كذلك، لا يقف عند حدود العراق، بل يتعداه وقد جرى تلقى كتابه عن العراق، في المجتمع الأكاديمي الغربي والعربي، بأنه ليس كتابًا عن العراق فقط، بل هو مثال لكتابة تاريخ العالم العربي الحديث وعلى نحو أكثر إطلاقية، يقول المؤرخ الفلسطيني ماهر الشريف إن هذا الكتاب هو أهم الكتابات التاريخية عن العالم العربي الحديث في النصف الثاني من القرن العشرين(5).

تتحدث دينا خوري، في دراستها «تاريخ العراق ومجتمعه بين حنّا بطاطو وعلى الوردي»، كيف عدّت، هي وزملاؤها ممن كانوا يدرسون المجتمعات العربيـة الحديثـة في الجامعـات الأميركيـة، كتـابَ بطاطـو عـن العـراق، لحظـة صدوره، بأنه نموذج لكتابة تاريخ العالم العربي الحديث(6).

وتقرن خوري كتاب بطاط و بكتاب إدوارد سعيد الاستشراق، والكتابان صدرا في السنة نفسها، 1978 (7) لقد كان كتاب سعيد زلزالًا ضخمًا، ليس في الأكاديميا الغربية فحسب، بل في الفكر الغربي. ولا يملك كتابُ بطاطو هذا الادعاء، فهو لا ينتقد حتى الأدبيات التي سبقته في مجاله. ولو قُيِّض لبطاطو أن يفتتح كتابه بمثل هذه المراجعة النقدية للأدبيات لكان زودنا بمادة مهمة عمّا يُسمّى في الأكاديميا الأمير كية «دراسات الشرق الأوسط»، والقطائع والتحولات داخلها، فضلًا عن مراجعة الأدبيات الغربية الحديثة عن العراق. في حين أن كتاب سعيد لا ينتقد الأكاديميا الغربية فقط، بل ينتقد الغرب كله، في تمثلاته للمستعمر، وفي المعارف التي أنتجها عنه ليهيمن عليه.

ولذلك، أعتقد أنه ينبغي لنا أن نتعامل بشكل جدى مع الربط الذي تقيمه دينا خورى بين الكتابين، وقد أقامت هذا الربط من حيث تجربتها الحية في كونها كانت داخل الأكاديمية الأميركية لحظة صدور الكتابين. ويكون علينا، من ثم،

أن نفهم - بشكل أكثر وضوحًا - الطابع الجذري في كتاب بطاطو.

#### بطاطو: المحلي والكوني

يلجاً كل من دينا خوري وثابت عبد الله إلى مقارنة بطاطو بمؤرخ عراقي عمل على المادة نفسها التي عمل عليها بطاطو: على الوردي، وعزيز سباهي، فلم يكتبا عنه مفردًا، من دون مقارنة.

#### لماذا؟

لأن الهاجس الذي كان يشغل الاثنين، في تقديري، هو تبيان فرادة بطاطو عمّن سواه. وفرادتُه لا يمكن أن تكون إلا في المنهج، غير أن منهجية بطاطو ليست أمرًا سهلًا، قريبًا، ولم يفرد هو صفحات للحديث عنها، فلم يعمد -كما يفعل طلبة الدراسات العليا حين يكتبون أطروحاتهم- إلى كتابة فصل تمهيدي عن الأطر النظرية التي يستعملها ويفيد منها.

وإذا كان حدسُنا بفرادة منهجية بطاطو (والحدس ذو قيمة أبستيمولوجية، بحسب اعتقاد الفيلسوف الفرنسي غاستون باشلار) يستلزم حفريات مطوّلة للبرهنة عليه، بدا لدينا خوري وثابت عبد الله أن طريق اكتشاف منهجية بطاطو، أو الكتابة عنها، يمكن أن يكون من خلال مقارنته بمن سواه ممّن عمل في الحقل نفسه.

تكشف دينا خوري، ببراعة، كيف أن مجموعة من الأعمال البحثية التي يمكن أن تُنسب إلى «الماركسية المحدثة Neo-Marxism» أثرت كثيرًا في بطاطو وشكّلت إطاره النظري، فتتحدث -أولًا- عن تأثير المؤرخ اليساري البريطاني إدوارد بالمر تومبسون، ثم تتوقف -بشكل أطول- عند تأثير كتاب بارنيغتون مور: الأصول الاجتماعية للدكتاتورية والديمقراطية في عمل بطاطو. وموركان في جامعة هار فرد، حيث درس بطاطو (8).

ولكن، إلى أيّ حد يمكن وصف عمل بطاطو بأنه «تأريخ ماركسي»، أقول: عمل بطاطو، لا شخصه، فما يهمني، هنا، ليس الاختيارات الإيديولوجية للرجل، بل كيف تنعكس، لا الإيديولوجيا، بل الميثودولوجيا التي بُنيت بوحي من بعض المسلمات (بالمعنى المنطقي) ذات الطابع أو الجذور الإيديولوجية.

ومار كسيةُ نص بطاط و يمكن أن تتحقق من خلال اعتماده «التحليل الطبقى الماركسي»، بحسب ما تقول دينا خوري و «الطبقة» هو المفهوم النظري الوحيد الذي يخصص له بطاطو مساحة لمناقشته في كتابه عن العراق، ثم بعود لـه فـي بحث مستقل

وكذلك، تتحقق مار كسية بطاطو، في تقديري، من خلال ربطه الحاسم ديناميكية التاريخ العراقي ومجتمعه بالاقتصاد السياسي

وتذكر دينا خوري، كذلك، بعض الأمور الشخصية، من قبيل أنه كان ينوى -أساسًا- در اسة تاريخ الحزب الشيوعي العراقي، قبل أن تنفتح أمامه وثائق البلد بأكملها

غير أن ماركسية بطاطو لم تُفض به إلى أن ينتج تاريخًا إيديولوجيًّا للبلاد. ولعل المقارنة، المهمة والذكية، التي يعقدها ثابت عبد الله بين تأريخ بطاطو للحزب الشيوعي العراقي (في الجزء الثاني من كتابه عن العراق) والتأريخ الموسوعي الذي كتبه المناضل والكاتب عزيز سباهي، بطلب من قيادة الحزب، وصدر في ثلاثة أجزاء ضخمة (2002-2002)، تحت عنوان عقود من تاريخ الحزب الشيوعي، وهو أوسع وأشمل تأريخ للحزب الشيوعي العراقي، من بين الأعمال العديدة التي صدرت في هذا المجال، أقول: تكشف هذه المقارنة عن الفارق بين منهجين: «منهجية حزبية»، إن صحّ التعبير، ركّزت على قرارات الأفراد (القياديين) وإراداتهم واختياراتهم، حتى في لحظات الأزمة، وقد كان سباهي حريصًا على أن يبيّن كيف كانت ثمة اختيارات أفضل، والمنهجية غير المتحزبة، التي لم تختزل التاريخ باختيارات أفراد، بل كانت تعمل على إيضاح كيف كانت تحرك التاريخ عوامل موضوعية. وتاريخ بطاطو هو تاريخ موضوعي، بحسب ما يصفه ثابت عبد الله وينبغي لنا أن نتذكر، هنا، أن «الموضوعية» هي مقابل «الذاتية»، حيث إن التاريخ الذي كتبه سباهي هو تاريخ ذاتي، لا أقول إنه تاريخ رسمي، بل هو صورة الحزب عن نفسه وعن تاریخه

وأكثر من ذلك، حكم تاريخ سباهي للحزب الشيوعي التزام أخلاقي. وأزعم أن

هذا الأمر لم يكن يشغل بال بطاطو، بقدر انشغاله بـ «الالتزام العلمي».

#### منهجية بطاطو والمركزية الغربية

كان بطاطو، بحسب دينا خوري، جزءًا من سياق الأكاديمية الأميركية في الخمسينيات والستينيات، التي حاولت تفسير الثورات المناهضة للاستعمار في العالم اللاغربي، ومنها العراق، مدار اهتمام بطاطو، حيث كانت غايته الأولى إنجاز عمل عن ثورة 1958.

من هنا، كان عمل بطاطو، الذي يعد أنموذجًا للمختصين بدر اسة مجتمعات المشرق العربي ما بعد الدولة الحديثة، هو في الحقيقة محاولة لصياغة نموذج تفسيري محلي، أي إنه ليس نظرية كونية، بل إنه يقتبس النظرية لبناء مقولات تفسيرية محلية الطابع. وأجد، هنا، من الضرورة أن أورد التعبير الإنكليزي لفهمي لما كان بطاطو يحاوله: Localization of the Theory.

يقول بطاطو، في النص الذي كتبه في الذكرى العاشرة لصدور كتابه عن العراق، إن هذا الكتاب يعكس ترددًا بين منهجين: التأريخ البنيوي الذي تعلمه من ماركس، والتجريبية البريطانية المعنية بالوقائع والتفاصيل والوثائق.

وفي تقديري، أن الأهمية التي شدت المختصين إلى عمل بطاطو هي هذه: لا التردد بين التقليدَين، بل القدرة على أن يمضي بهما معًا: تأريخ يرسم حدود القوى الاجتماعية التي تحركه، مبر هنًا عليه بكمّ استثنائي من التفاصيل والوقائع التي جرى تحليلها وتصنيفها.

تطرح دينا خوري واحدًا من أهم الإشكالات النظرية التي تواجه عمل بطاطو، وهو أنه كان يبحث ديناميكية انتقال المجتمع العراقي إلى أن يكون مجتمعًا حديثًا، يتخلص من الولاءات ما قبل الحديثة، كالعشيرة والطائفة، لتنبني الديناميكية السياسية فيه على ولاءات حديثة عابرة للطائفة والعشيرة وما إليهما. إلا إن تاريخ العراق الحديث دائمًا ما كان يفرز استعصاءات تتحدى هذه النظرية، مثل الحضور الكبير للهويات الدينية والطائفية والإثنية، وهي استعصاءات أكبر من أن تفسر بأنها صراع القديم والحديث، على طريقة على الوردي.

ينتمي بطاطو، بحسب ما أزعم، إلى التيار الذي يؤمن بأنَّ مسار تحديث بدأ

في المنطقة، وأن عثراته لا تعبّر عن صراع بين القديم والحديث، بل عن انتكاسات داخل مسار التحديث

#### وأنا أتحفظ على هذه الرؤية، من أربعة مداخل:

الأول هو أن هذه الرؤية تتصور الحداثة مسارًا حتميًّا، ينبغي لكل المجتمعات أن تبلغه وقد حاجج عالم الاجتماع الألماني يورغن هابرماز بأن الحداثة مشروع تاريخي، لها زمان ومكان محدّدان. وما جرى هو انتزاع الحداثة من سياقها، وتحويلها إلى مجموعة من الآليات القابلة للنقل، في إطار ما سمّى «التحديث».

الثاني أن المجتمعات اللاغربية، ومنها مجتمعات المشرق العربي، شهدت -فعلًا - تحديثًا غربيَّ الطابع، فرضه الاستعمار، الذي أراد نزع البني القديمة ليحلّ محلها بني جديدة مقتبسة من تجربته ولكن، على المستوى الأكاديمي، يبدو لي أن وصف أيّ عملية تقدم داخل هده المجتمعات (أيّ التحرك إلي أمام) من خلال لغة الحداثة الغربية حرمنا من متابعة ما يمكن أن تبدعه هذه المجتمعات خارج نموذج الحداثة الغربية. أنا أدرك أن الأمر شديد التعقيد، وقد يكون مستحيلًا، ذلك أننا لا نملك لغة غير لغة الحداثة الغربية، حتى وإن تحدثنا عن «طرق خاصة في الحداثة»، التي تعنى المفارقة الوصول إلى النتائج الغربية من مقدمات لاغربية. فعلى سبيل المثال، هل يمكن أن نَصفَ أشكال التعاقد السياسي المدوّنة بغير كونها دساتير ونظمًا دستورية؟ وهل يمكن أن نصف التمايزات بين الوظائف السياسية بغير كونها فصلًا بين السلطات؟ وهل يمكن أن نصف التراتبيات الاجتماعية بغير كونها طبقات؟ وهل يمكن أن نجد مصدرًا لحركات التصحيح الجندري غير ما خلّفه الغرب؟ وهكذا.

الثالث أن هذه الرؤية تقترض أن البني القديمة تموت أمام الحداثة. وفي الحقيقة، كشفت تجرية مجتمعاتنا أن هذه البني تتكيف، أو تعاد صياغتها وبَنْيَتها، لتتكيف مع البني الحديثة. ومن ثم لا يكون الأمر صراعًا بين القديم والحديث، أو مقاومة بين القديم والحديث، بل يكون تفاعلًا بينهما. وهذا يفسر كيف ظلت الهويات الطائفية والدينية والإثنية حاضرة في حداثة مجتمعاتنا.

في عمل سابق، حاولت أن أوضح كيف أن المؤسسة الدينية الشيعية في العراق

أواسط القرن العشرين شهدت صراعًا بين تيارين: تيار عرَّفها من خلال الهوية الوطنية الناشئة، وتيار أطلق استراتيجية نقيضة لبناء الأمة، فعرّف الهوية الشيعية بوصفها أوسع من الهوية العراقية (9).

و هكذا، لم تمت الهوية الشيعية أمام هجمة الحداثة، بل اكتسبت معاني أقوى، وظلت تتحول إلى فضاءات مسيّسة، للاحتجاج السياسي، أو للهيمنة والتسلط، أو للجماعات المهمشة، وما إلى ذلك.

الرابع أن بطاطو يفكر في المجتمع تفكيرًا جوهرانيًا، بمعنى أنه يتصور أن المجتمع يتسم بمجموعة من الخصائص الثابتة، وما لحظاتُ الاضطراب فيه إلا فرصة ليكشف فيها المجتمع عن دواخله، يقول عن ثورة 1958 في العراق: «إن لحظات الغليان هي خير فترة لدراسة المجتمعات على أحسن وجه. وقد بدا بالفعل أن المجتمع العراقي لم يكشف عن نفسه أو يم طاللتام عن مزيد من أسراره كما فعل في تلك اللحظة». ومن ثم، لا يتعامل بطاطو مع هذه الاضطرابات بأنها مظاهر حركة المجتمع وتغيره، فالمجتمع لديه ليس ديناميكيًا متحركًا، بل ساكن وثابت، شهد حركة وحيدة، هي الانتقال من النظام القديم الحداثة.

وفي النتيجة، تعامل بطاطو مع هذه المظاهر، بما في ذلك الأحداث والخضات الكبرى التي عاشها المجتمع العراقي، كثورة 1958، بوصفها مظاهر سطحية، في حين أن العوامل الداخلية تعتمل بشكل غير ظاهر.

وفي الخلاصة، لا تنفصل رؤية بطاطو عن المركزية الغربية: في افتراض حتمية الحداثة، وفي العجز عن تقديم لغة جديدة لوصف التقدم الاجتماعي غير لغة الحداثة الغربية، وفي افتراض أن البني القديمة تموت أمام الحداثة.

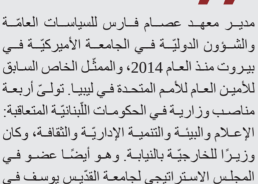
# 77 الهوامش:

- Sanders, Carol (ed.). 2004. The Cambridge Companion to Sau--(1) .ssure, Cambridge University Press
- (2)- تايلر ، تشارلن 2015. المتخيلات الاجتماعية الحديثة، ترجمة الحارث النبهان، الدوحة-بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات.
- Barnard, Alan and Jonathan Spencer (eds.).1996. Encyclope- -(3) dia of Social and Cultural Anthropology, Routledge, London – New .York. P. 144
- (4)- الحيدري، إبراهيم. 2006. على الوردي: شخصيته ومنهجه وأفكاره الاجتماعية بيروت: منشورات الجمل، كولن
- (5)- الشريف، ماهر 2006 "حنا بطاطو: العراق، الطبقات الاجتماعية والحركات الثورية''، في: مجموعة مؤلفين، المجتمع العراقي: حفريات سوسيولوجية في الإثنيات والطوائف والطبقات بغداد بيروت: معهد الدراسات الاستراتيجية -العراق ص 53.
- (6)- خورى، دينا. ربيع 2018. "تاريخ العراق ومجتمعه بين حنّا بطاطو وعلى الوردي"، في: مجلة عمران، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الدوحة - بيروت ص 8.
  - (7)- المرجع نفسه.
  - (8)- المرجع نفسه ص11-9.
- (9)- سعيد، حيدر. 2019. "شبعة العراق وضغط الهوية الدينية: حفريات في معنى الهوية الشيعية"، في: حيدر سعيد (محرر)، الشيعة العرب: الهوية والمواطنة. الدوحة بير وت: المركز العربي للأبحاث و در اسة السباسات

#### تعليق

# حنّا بطاطو... المثقفُ العموميّ

# طارق متري





لبنان ورئيس مجلس أمناء معهد الدراسات الفلسطينيّة وعضو مجلس إدارة المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات. وقد حاضر في عددٍ من الجامعات في لبنان وأوروبا وأميركا الشماليّة.

رغم أنّ أيَّ صداقة أو زمالة لم تربطني بالدكتور حنّا بطاطو، إلّا أن ما رأيته منه وما عرفته عنه كافيان لأذكره جيدًا في الجامعة الأميركية في بيروت كما وفي جامعة «جورج تاون».

أذكره حين كنتُ طالبًا في الجامعة الأميركية في بيروت، وكان يتردد إلى المقهى الطالبي، الميلك بار، متأبطًا جريدة «البرافدا» الروسيّة. كنّا ثلةً أشخاص معجبين بالدكتور حنّا بطاطو عن بُعد. في ذلك الوقت كان يُعدُّ كتابه عن العراق. لفتني إتقانه الروسية. بلا حرجٍ كنّا نسأله عن أحوال الاتحاد السوفياتي فيجيبنا ببساطة ودقة.

أذكر أيضًا أنه لم يكن أستاذًا بالمعنى التقليدي للكلمة. فكتابُه عن العراق كان شعله الشاغل في تلك الفترة، وهو ما فتح له المجال للقاء عدد كبير من العراقيين من مختلف المشارب. كان الدكتور حنّا بطاطو مثقفًا عموميًّا وليس فقط أستاذًا جامعيًّا.

بالإضافة الى مصادفته في الجامعة الأميركية في بيروت، التقيته في جامعة «جورج تاون». بتّ يومها مدركًا أنني أمام باحث ومثقف استثنائي. قليلة هي الكتب التي تضاهي كتابيّه عن العراق وسوريا قيمة. استحق هذا الرجل أكثر بكثير مما أعطته الجامعات من مكانة، وفضلُه أكبر بكثير مما اعتُرف به من فضل. حنّا بطاطو كان رجلًا كتومًا، خفرًا، مهذبًا ومتحفظًا ولا يغالي في تعظيم نفسه. بدا شديد التواضع ولم نسمعه يومًا يفاخر بعلمه كما يفعل سواه.

#### تعليق

# تعلّمتُ ثلاثة دورس من حنّا بطاطو...

# فيليب س. خوري

أستاذ فورد الدولي في التاريخ ومساعد الرئيس في معهد ماساتشوستس للتكنولوجيا. كما أنه رئيس مجلس أمناء الجامعة الأميركية في بيروت. يعدُّ خوري مؤرخًا سياسيًّا واجتماعيًّا للشرق الأوسط له مؤلفات عدة باللغة الإنكليزية أبر زها:



حصد عنه جائزة جورج لويس بير من الجمعية الأميركية التاريخية.

Tribes and State Formation in the Middle

The Modern Middle East: A Reader

Recovering Beirut: Urban Design and Post-war Reconstruction

عرفت الأستاذ حنّا بطاطو بطريقتين: كأستاذي في الجامعة الأميركية في بيروت من العام 1969 حتى العام 1970، ومن خلال دراساته الرائدة عن العراق وسوريا. عندما التقيتُ به للمرّة الأولى، كان أستاذًا يبلغ 43 عامًا من العمر ويعلّم في قسم العلوم السياسية والإدارة العامة. أخذتُ معه مادّة واحدة فقط في الجامعة الأميركية في بيروت، بعنوان «حكومات الشرق الأوسط». كان يعطي هذه المادّة وغيرها في أولى ساعات المساء دائمًا، عندما يكون معظم الطلّب الآخرين قد عادوا إلى غرفهم في حرم الجامعة أو إلى منازلهم، إذ تكون الضجة في حدّها الأدنى. كان ينشدُ انتباه طلّابه الكامل وغير المشتّر.

كنت أشعر أنَّه يحبُّ أن يدرِّس في وقت متأخّر من اليوم ليستطيع تكريس فترات الصباح وجزء من بعد الظهر للكتابة. أظن أنّه، بعد صفوفه، كان يتوجّه إلى مكتبه القريب ليتابع الكتابة.

في بداية الفصل، لم يحدّد حنّا سوى ثلاثة كتب لنقرأها: «الصراع على سوريا» لباتريك سيل، و «مصر: مجتمع عسكري» لأنور عبد المالك، و «العراق 1950-1900» لستيفن ه. لونغريغ.

كوني انتقلت من الولايات المتحدة، اعتقدت أنّ هذه الكمية من القر اءات قليلة، لكنّني سرعان ما أدركت أنّ حنّا كان يتوقّع من طلّابه قراءة هذه النصوص بطريقة تتطلّب التشبّع من التفاصيل الغنية في كلّ كتاب وفي الوقت نفسه التعمّق في تركيبتها السردية لإتمام المهمّة، كان يختار طالبًا بشكل عشوائي كلّ مرّة ليتقدّم إلى أوّل الصف ويجلس في كرسي مواجه للطلّاب الآخرين ويجيب عن أسئلة يطرحها حنّا بسرعة حول القراءة الأسبوعية. إذا تلعثم الطالب، يُطرد من الصفّ ويُحضر حنّا بديلًا. انخفض معدّل طرد الطلّاب بشكل ملحوظ في خلال الفصل الدراسي، إذ تعلّموا بسرعة أن يكونوا جديّين مع الأستاذ بطاطور كتبت في مقال آخر أنّني كنت أجد أسلوبه التعليمي مرعبًا، لكنّني أنهيتُ المادّة، حاملًا معي أفكارًا جديدة رسمت معالم تعليمي ودراساتي في نصف القرن الماضي. تعلّمت من بين أمور أخرى أهمية قراءة النصّ عن كثب بنظرة تحليلية، وأنّ التاريخ السردي ليس «مجرّد حدث لعين تلو الأخر»، إنّما تمرينٌ تحليليٌّ صارم يتطلّب السرد الجيّد غربلة حذرة للأدلَّة، وهذا في حدّ ذاته تمرين تحليلي أساسي. كان حنًّا بطاطو بارعًا في كتابة التاريخ السردي، على الرغم من جمله الطويلة والغنية بالتفاصيل.

وقعت مشادّة كلامية بيني وبينه ذات مرّة في خلال الفصل في الصفّ. أحضر قائدًا فلسطينيًا للتحدّث إلى الطلّاب، لكن كانت لغة هذا القائد الانكليزية ضعيفة، لسوء الحظِّ بسبب طريقة عرضه القضية، بدت حركة المقاومة الفلسطينية متهالكة، لكنّني كنت أعلم أنّ تلك لم تكن نيّته. عبّرت لحنّا بعد الصفّ عن قلقى وحثثته على دعوة شخص آخر لتصحيح الصورة. لم يرُق له ذلك، واعتبر أنني تخطيت حدودي واتصل بي في منزل عائلتي ليخبرني بذلك. قال إنّ دور الطلّاب ليس تلقين أساتذتهم كيف عليهم إدارة صفوفهم. لذا، تفاجأتُ كثيرًا عندما حضر إلى صفنًا بعد بضعة أسابيع مثقف وعالم اقتصاد فلسطيني بارز آخر للتحدّث عن القضية الفلسطينية، بوضوح فائق، مقدّمًا حججًا قوية. افترضت أنّ تدخّلي أحدث الفرق، لكنّ حذّرني حنّا من افتراض مثل هذا الأمر. كان قد رتّب حضور المتحدث الثاني قبل حضور الأول بوقت طويل.

بدا لي حنّا غريب الأطوار اجتماعيًّا، وكان أشبه بناسك علمي. كان في ذلك الوقت يسكن مع والدته في منزل على التلال فوق بيروت. لم تهمّه التجمعات والمناسبات الاجتماعية، لكن، من بين جميع أساتذتي في الجامعة الأميركية في بيروت، كان الوحيد الذي دعانا، زملائي وأنا، إلى منزله لقضاء أمسية ممتعة شملت عشاء ومناقشات. كانت والدته في وسط هذه الجلسة، وكم كانت امرأة لطيفة ا

لم تكن معلوماتي عن حنّا أو عائلته واسعة، لكنّني أتذكّر قول أحدهم إنّ آل بطاطو كانوا مقدسيين ذوي جذور مالطية وإنّ والدحنّا عمل لحساب شركة قناة السويس ووالدته من أصول جزائرية.

حظيت دراسة «الطبقات الاجتماعية القديمة والحركات الثورية الحديثة في العراق» بإشادة هائلة ونقد بنّاء في الوقت نفسه أعتقد أنّ هذه الدراسة هي الأهمّ حول الشرق الأوسط الحديث التي تظهر في النصف الثاني من القرن العشرين في أيّ لغة أشرت في العام 1978 التي صدر خلالها أيضًا كتاب «الاستشراق» لإدوارد سعيد، ما يجعل هذه السنة معجزة من معجزات النشر في هذا المجال يمكنني أن أضيف حاشية سفلية عن قصّة نشر دراسة «الطبقات الاجتماعية القديمة والحركات الثورية الحديثة في العراق». جالت المخطوطة الطويلة (ثلاثة أجزاء في كتاب واحد وأكثر من 1300 صفحة) دور وموضوعها لكن من دون نتيجة كان اقتراح نشرها محفوفًا بالمخطوطة متخصّصًا معروفًا في الأحزاب الشيوعية، الأستاذ ويليام غريفيث من «معهد ماساتشوستس في الأحزاب الشيوعية، الأستاذ ويليام غريفيث من «معهد ماساتشوستس في خلال سنواته في المعهد). كان غريفيث قد قرأ كلّ شيء متوفّر تقريبًا عن في خلال سنواته في المعهد). كان غريفيث قد قرأ كلّ شيء متوفّر تقريبًا عن

الأحزاب الشيوعية حول العالم، وأذهلته ببساطة أبحاث وتحليلات حنّا. اعتبر الجزء الثاني أفضل در اسة كُتبت عن حزب شيوعي في العالم الثالث، وأخذ على عاتقه الشخصي إقناع دار نشر جامعة برنستون بنشره

كان غريفيث من المعارضين الشديدين للفكر الشيوعي، وكان ذوقه الفكري رفيعًا، وثبُت أنّ قرار دار نشر جامعة برنستون بنشر المخطوطة كان متبصّرًا، إذ فتح أيضًا المجال أمام باحثين آخرين لديهم مخطوطات طويلة ويبحثون عن دور نشر من المرتبة الأولى، ويمكنني القول إنّني أحد المستفيدين من تدخّل غر بفبث

تعلَّمت من حنَّا بطاطو ثلاثة دروس: أوَّلًا، ما يحصل في الصفِّ من حقَّ الأستاذ فقط أن يقرّره؛ ثانيًا أنّ التاريخ السردي يملك أهمية وقيمة بقدر أيّ بُعد آخر من أبعاد الدراسات التاريخية؛ ثالثًا وأخيرًا أنّ علم الاجتماع السياسي أداة غنية يمكن استعمالها لتحديد إطار التحليل التاريخي

بالرجوع إلى الدرس الثالث، أودّ أن ألفُتَ إلى أنّ المسار الذي اتّبعته في علم الاجتماع السياسي، نزولًا عند اقتراح حنّا، يمكن أن يُسمّى بالنهج الكلاسيكي المستوحى بشكل رئيسي من ماركس وفيبر، ولكن أيضًا من دوركايم يضمّ في جو هره تأسيس الدولة الحديثة ومَن سيحكمها علّمني حنّا (وعلّم كثيرين غيري) تأثير عدم المساواة الاجتماعية على السياسة شجّعنا على التركيز على النزاع الطبقي والإثني-الديني، لكنّه لم يذكر أبدًا التأثير الجندري لم يكُن الوحيد في جيله الذي تجاهل الجندر أو النوع الاجتماعي. خلط في كتاباته التاريخية بين الحركات الاجتماعية والإيديولوجيات والشخصيات في نهاية المطاف، منح علم الاجتماع السياسي حنّا نافذة ليرى من خلالها طريقة عمل علاقات القوّة في العراق وسوريا، وبالتالي، في سائر العالم العربي استطعت أن أنظر من النافذة نفسها في در اساتي، ولكن لم أستطع أن أبلغ العمق أو التفكر التحليلي الذي تتألّق به أعمال حنّا بطاطور

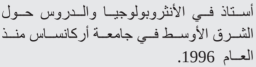
بعد وفاة حنّا بطاطو بفترة وجيزة في العام 2000، اقترحت على الأستاذ روجر أوين من جامعة هارفرد (الذي توفّي العام الماضي في كامبريدج،

ماساتشوستس) أن نحاول زيارة عائلة حنّا في ونستد في كونيتيكت، حيث كان يعيش مع عائلة أخيه، لنرى ما إذا كان قد ترك أيّ كتاب أو مقال أو مخطوطة للنشر بعد وفاته. اتصلت بأخيه من دون إخطار، ووافق أن يستقبلنا ويرينا مكتب حنّا، الأمر الذي أسعدني. بعد يوم من البحث والغربلة والترتيب، لم نجد أيّ مخطوطات واضحة. وجدنا آلاف بطاقات الملاحظات وأجزاء أبحاث متعلّقة بها كان حنّا قد استعملها لصياغة كتبه عن العراق وسوريا. رحلنا، روجر وأنا، خائبيْن، لكنّنا زرنا قبل ذلك المقبرة في ونستد حيث يرقد حنّا. هناك أيضًا، دُفن أفراد عائلة نادر، أهل رالف، الذين ترعرعوا في ونستد.

#### تعليق

# حنّا بطاطو... المحاضرُ الشجاع الحذق

# 77 تيد سويدنبرغ



ألِّف كتاب «ذكريات الثورة: ثورة -1936 1949 والماضي الوطني الفلسطيني» (1995). درّس في جامعة واشنطن-سياتل بين العامين 1988 و1991، وفي الجامعة الأمريكية في القاهرة بين العامين 1992 و1996. تركّز



أبحاثه الحالية على الموسيقي الشعبية في الشرق الأوسط.

التحقتُ بالجامعة الأميركية في بيروت في العام 1969، وتخرّجتُ منها عام 1974، محصّلًا إجازة في التاريخ. في ربيع 1972، انضممتُ إلى صفّ حنّا بطاطو في الدر اسات السياسية و الإدارة العامة 234، تحت العنوان الكبير «الفكر السياسي العربي»، على ما أظنّ كان بطاطو محاضرًا مذهلًا، وشملت معظم محاضراته، التي أذكر أنها أثارت اهتمامي، قراءة مخطوطة تشكّل جزءًا من كتاب نشر ه لاحقًا بعنو ان «الطبقات الاجتماعية القديمة و الحركات الثورية في العراق». مرّة في الأسبوع، أو ربما كلّ أسبوعين، كان بطاطو يقضى الجزء الأوّل من الحصة في مناداة الطلّاب عشو ائيًّا للإجابة عن بعض الأسئلة الأكثر صعوبةً حول القراءة التي عينها لم نكن نعرف من سيقع الاختيار عليه، وكان الشخص المُختار يشعر أنَّه محطَّ الأنظار والانتقاد. كنَّا نحاول أن نعطي أفضل إجابة ممكنة، ولكنّه كان يُتبع السؤال بآخر أو أكثر، وبالصعوبة نفسها. كانت هذه الجلسات جزءًا من النقاش في الصفّ، وكانت مصمَّمة لإرغام الطالب على القراءة والتفكير في النصوص جيّدًا. كانت التجربة مخيفة ومرهقة، لكن في الوقت نفسه، قيّمة. في الأحوال شتّى، كانت الحصّة مثيرة للاهتمام لدرجة أنّ جميع الطلّب كانوا يحرصون على الحضور رغم جلسات «الاستجواب».

شملت الكتب التي كانت علينا قراءتها كتاب أوريل دان «العراق في عهد قاسم: تاريخ سياسي، 1963-1958». لم تكن مكتبة الجامعة الأميركية في بيروت قادرة على تأمين نسخ من الكتاب بسبب المقاطعة العربية التي التزم بها لبنان. في اليوم الأول من الصفوف، حرص بطاطو على إعلامنا بأنّه عيّن هذا الكتاب للقراءة لأنّه أفضل دراسة حول الموضوع، رغم أنّ المؤلّف إسرائيلي، وأنّه وجد النص ملائمًا للحصة. لم ينتقد مقاطعة الدولة، لكنّه أكّد أنّ عواقب المقاطعة وخيمة في حالات كهذه تشمل التعليم والتعلّم كما أنّها مثيرة للجدل وقصيرة النظر. اضطر بطاطو إلى تحديد كتاب ستيفن لنغريغ بعنوان «العراق: 1900 إلى 1950» كبديل، رغم أنّه اعتبره أقلّ مستوى من كتاب دان. صر ح بطاطو بذلك أمام صف مليء بطلّاب آتين من أنحاء العالم العربي كافة، وكان كثيرون منهم نشطاء سياسيين يساريين ينتمون إلى فصائل سياسية مختلفة. رأيتُ حينها أنّ بطاطو شجاع وحذق لاتخاذه هذا الموقف، وشعرت أنّ هذه الحادثة علّمتني الكثير.

في رسالة الكترونية قديمة لكريس تونسنغ، وجدت قصة أخرى عن بطاطو مثيرة للاهتمام:

«ورد في ندوة عامة لعصام الخفاجي: عندما بدأ بطاطو بالتغتيش عن معلومات حول بغداد لبحثه حول «الطبقات الاجتماعية القديمة»، وُكِّل الحزب الشيوعي العراقي ليتحقّق من خلفيته. كانت بعض المعلومات مجرّد شكوك عادية تراود أيّ أجنبي مهتم بالشيوعيين العراقيين، ولكنّ جزءًا من القضية كان أنّ بطاطو فلسطيني، ما أثار شكوك قيادة الحزب آنذاك. اعتبر بطاطو «ثوريًا سابقًا لأوانه» أو ثرثارًا ستالينيًّا، وواجه الانتقادات من جميع الجهات».

# شهادةً من العائلة (١)

# حنًّا القوميّ العربيّ بامتياز!

## شكري عبدالله\*

في السطور الآتية، شهادة من أحد أفراد عائلة حنّا بطاطو يروى شكرى عبدالله، ابن شقيقة حنّا بطاطو، مارى بطاطو عبدالله، لحظات قليلة مع خاله

«كان حنّا إنسانًا طبيًّا، بسيطًا، عاشقًا للمعرفة قرر الابتعاد من الأضواء وكان يضع العمل العلمي أمام الجميع للتقييم وإذا نظرنا إلى كتبه لوجدنا أنه كان دائمًا يستهلّ كتب بعلامة استفهام عشق حنّا المعرفة حتى الرمق الأخير، واهتم بمعرفة ما يحدث من حوله في العالم لم يكن انعزاليًّا كما يتّهمه بعضهم بقدر ما كان مهتمًا بتخزين المعرفة، لا بل كان على ارتباط مباشر بالعالم من خلال الأخبار كان يجمع قصاصات الصحف ويحفظها في منزله عندما توفّي اضطررتُ إلى تنظيف منزله في ولاية فرجينيا، فوجدت ما يناهز 10 أطنان من الصحف والقصاصات التي كان يحتفظ بها. وكان حنّا معروفًا بارتباطه الشديد بالمنطقة العربية

عندما طلب مساعدتي في طباعة كتابه عن سوريا باستعمال الحاسب الإلكتروني، سألتُه إهداء الكتاب إلى أمي، أخته مارى، ولكنه أصر على أن يكون الإهداءُ إلى الشعب السوري وذكر لي أنه عندما كان يطّلع على الملفات في العراق، إنما كان يهدف إلى تذكير العراقيين بضرورة الحفاظ على تاريخهم في الصناديق المهملة في بعض الأحيان تحت مياه الأمطار. و هكذا فعل فأهدى كتاب العراق إلى الشعب العراقي.

من سمات حنّا أيضًا أنه كان يؤثر القراءة ببطء شديد إذ لم يكن مهتمًّا بالقراءة من أجل القراءة بل من أجل الفهم وتشهد على ذلك قصّة مع طالب فلسطيني من طلابه كان كفيفًا، وكان هذا الشاب يدرس في الجامعة الأميركية في بيروت. وحينها لم تكن تقنية «البرايل» متوفّرة، لذا كان يُستعان بقارئ ليتلو على مسمع الشاب الكفيف ما في الكتاب، وكان حنّا يتوسط القارئ والطالب ويقف خلف الباب ليتأكد من أنّ الشاب يفهم ما يُقرأ على مسمعه. وذات يوم دخل إلى القارئ وطلب منه أن يقرأ بروية أكثر قائلًا: «أنا أرى وأقرأ بسرعة أقلّ من سرعة قراءتك».

على المستوى الشخصي، كان حنّا صادقًا لا يعرف الغشّ أو التلاعب أو الكذب. كان برئيًا كالأطفال الذين أحبهم. أحبّ عائلته ولكنّ وقته كان مقدّسًا وجو هريًًا بالنسبة إليه. كان يجيد حماية وقته والحرص على عدم تضييعه، على سبيل المثال كنّا نلتقي أيام السبت فقط لتناول الطعام معًا لوقت محدد.

يزعجنا في بعض الأحيان أنّ بعض الكتّاب والمفكرين العرب يتّهمون حنا بالعمالة لصالح المخابرات الأميركية، لأنّه استطاع الوصول إلى الملفات العراقية للسجناء الشيوعيين والاطّلاع عليها، ولكن كلّ من عرف حنا، أدرك أنه كان قوميًّا عربيًّا بامتياز.

أخيرًا، نتقدم من المجلس العربي للعلوم الاجتماعية بكلّ الشكر والاحترام لكل ما يفعله لتقديم عمل حنا العلمي إلى العالم العربي. أنا أعرف شخصيًا كم كان يرغب في أن يطّلع القارئ العربي على تاريخه».

<sup>\*</sup> ابنُ شقيقة حنّا بطاطو، ماري بطاطو عبدالله.

# شهادةً من العائلة (٢)

# كلماتُ «جون» الأخبرة

#### برندا رینود دیفس\*

شهادةٌ عائليّة أخرى ولحظاتٌ أخيرة في حياة الراحل حنّا بطاطو ترويها ابنةُ شقيقه طوني، برندا رينود ديفس التي لازمته في لحظاته الأخيرة.

«غادر عمّى جون (حنا) هذه الدنيا بهدوء تام قبل ليلة من رحيله اجتمعنا حول مائدة العشاء وكان عمّى متبقظًا وواعبًا وتعرّف إلى كلّ واحد منّا باسمه، وكانت لبلة رائعة لا بمكن أن أنساها لبلتها، تحلَّقت العائلة برمّتها حول مائدة العشاء، فجأةً ورغم مرضه استعاد عمّى جون نشاطه وطاقته حتى إنه رحّب يز و جي ما إن ر آه بعير الطربق متوجّهًا إلى داخل المنز ل في تلك اللبلة، تناولنا الطعام معًا وتبادلنا الأحاديث واستمتعنا بكلّ لحظة ثمّ ذهبتُ معه لمشاهدة التلفزيون، وكان يُعرض برنامج نتابعه دومًا فيه يقول المذيع السؤال على أن يصوغ المتسابق الجواب على شكل سؤال، فسمعته يتفاعل بصوت خافت مع جواب للمذيع، لم أتبنّه إليه، قائلًا: «ما هو العراق؟». كان المشهد مضحكًا في اليوم التالي أطبق مرض السرطان عليه، وبسبب الدواء المسكّن أغمض جون عينيه ليرحل في الليلة التالية.

بالنسبة إلى شخصية عمّى جون، كان شديد التركييز على عمله، يعشق ما يفعل ويُسعَد به عاش بسيطًا ولم يحبّ الأضواء عمل بصمت تامّ وآمن بأنّ جميع الناس متساوون. في المقابل كان يتمتّع بحسّ فكاهيٌّ عال، يحبّ الأطفال كثيرًا، يأتي في الأعياد ليلعب معهم ويحضر مناسباتنا العائليّة حتى لو كانت ذات طابع ديني رغم أنه لم يؤمن فيها. ذات مرّة، كنت أهمّ بالخروج من المنزل فسألني: إلى أين أنتِ ذاهبة. أجبته: إلى الكنيسة لتعليم الكاثوليكية. فنظر إلى نظرة مداعبة وقال: أنت ذاهبة لنشر التخاريف؟!

رغم جدّيته التي عرف عنها معظم الناس، كان عمّي جون محبًّا لعائلته، قريبًا

منها. أحبّ شقيقه (والدي) بشكل كبير.

كثيرًا ما كان يحدّثنا عن عمله، ولكنّ المشكلة أننا لم نكن على قدر ثقافته وتبحُره في العلم. وبخفة ظله، كان يحاول أن يلعب معنا لعبة الأسئلة والأجوبة، فكان يطرح علينا أسئلة يعجز أيّ منا عن إيجاد أجوبتها.

احتفظ عمّي جون بحبّه الطفولي افلسطين، وبقي يردّد على مسامعنا عبارة: «كونوا فخورين بأصلكم وبمن أنتم عليه». وفي شخصه المهني، جمع المفكّر والأكاديمي اللامع والرجل الشغوف بعمله».

<sup>\*</sup> ابنة شقيق حنّا بطاطو، طوني بطاطو

## حنًا بطاطو

## السيرة والمسيرة (1926-2000)

هو ابنُ القدس، ولدَ وشبّ فيها. له في نواصيها ذكرياتٌ جميلةٌ سبقت أيامها السود. عاشَ حنّا بطاطو محنة فلسطين قبل أن يهاجرَ ها إلى الولايات المتحدة في العام 1948.

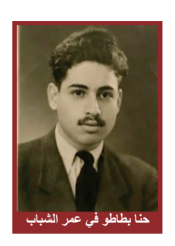
تركت نكبة فلسطين في جسده ونفسه ندبةً رافقته حتى الرمق الأخير وطبعت توجُّهه نحو التخصُّص في در اسة سوسيولوجيا النخب الحاكمة في البلاد العربية، إلى أن غدا مؤرِّخًا عالميًّا وخبيرًا مرموقًا في شؤون العالم العربي المُعاصر

تابع دراسته بین العامین 1951 و 1953 في كليّة إدموند والش للشوون الخارجية في جامعة جورج تاون وحاز جائزةً مرموقة مخصّصة للطلاب في مرحلة البكالوريوس. كما حصل على منحة لدر اسة العلوم السياسية في جامعة هار فارد حيث التقى بارينغتون مور الابن و هربرت ماركوزه وتأثر بشدة بمنهجهما الماركسي. بات بطاطو يُعرّف طلابه عن نفسه لاحقًا بأنّه ماركسي مستقل تمامًا كما كان يفعل مرشده ماركوزه أبدى اهتمامًا بالغًا بالتاريخ السوفياتي، لكنّ العراق سرق اهتمامه حصد درجة الدكتوراه من جامعة هارفارد في العام 1960 وقدّم أطروحة بعنوان



«الشيخ والفلاح في العراق»، 1917-1958.

لم يكن مرورُه بلبنان عابرًا، فدرّس في الجامعة الأميركية في بيروت بين عامي 1962 وعاش في عيناب اللبنانية في بيت كالصومعة متفرّغًا للكتابة ومتذمرًا من الصخب كالصومعة متفرّغًا للكتابة ومتذمرًا من الصخب حتى في أعالي الجبال. ثم انتقل للتدريس في جامعة جورج تاون منذ العام 1982 إلى أن تقاعد في العام 1994، وتولّى في تلك الفترة أيضًا كرسي الدراسات العربية التابع للشيخ صباح السالم الصباح في مركز الدراسات

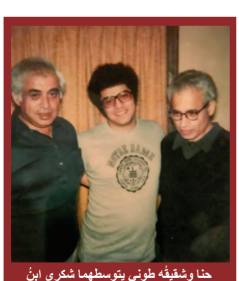


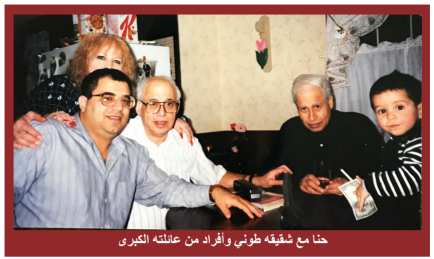
العربيـة المعاصـرة. ثـم تـمّ تعيينـه فـي وقـت لاحـق أسـتاذًا فخريًّا بعـد تقاعـده.

من الخمسينيّات وحتى وفاته في العام 2000، كرّس بطاطو حياته ليَدرُس ويُعلّم ويكتب عن تاريخ الشرق الأوسط الحديث، وبشكل خاص عن العراق وسورية. رسمت كتابات حنا بطاطو أعلى المعايير بالنسبة إلى المؤرخين

والباحثين، حيث وضع بشكل فع ال أساسًا علميًّا لدراسة التنمية المجتمعية في العراق الحديث وسورية الحديثة وتحليلها وتوثيقها تاريخيًّا. ويرتكز منهجه على علم الاجتماع السياسي، حيث يدرس بالتفصيل العوامل الاجتماعية للتنمية، مع التركيز بوجه خاص على التركيبة الاجتماعية للحركات السياسية المعنيّة.

بدأ بطاطو دراسة تاريخ العراق في الخمسينيّات وقد تأثّر



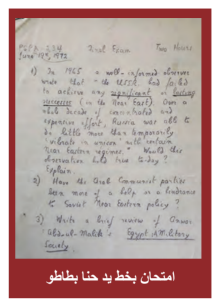


بالحركات الثورية التي سادت آنذاك في ذلك البلد، وركّز بشكل خاص إنما ليس حصرًا على الحزب الشيوعي العراقي. منذ أواخر الخمسينيّات سافر بطاطو إلى العراق مرات عدة، ونجح في لقاء سجناء سياسيين شيوعيين كما استطاع الوصول إلى ملفات الشرطة السرية قبل وقوع ثورة 1958. وساعده خطاب توصية من صديق عراقي في الوصول إلى أرشيفات أجهزة الأمن

تعود لفترات مختلفة من تاريخ العراق وصولًا إلى السبعينيّات وبفضل هذه السجلات و علاقاته المتشعبة بشخصيات من مختلف الحركات السياسية تمكّن من كتابة در استه عن التغير ات السياسيّة التي شهدها العراق تحت عنوان «الطبقات الاجتماعية القديمة والحركات الثورية في العراق» (1978، بربنستون) وشكّل عمله حول العراق دراسة بارزة لتاريخ العراق الحديث ومن أفضل الأعمال التي نُشرت عن منطقة الشرق الأوسط في النصف الثاني من القرن العشرين، حيث مهد هذا العمل الطريق لأيّ در اسة تناولت العراق الحديث وتاريخه السياسي والاجتماعي والاقتصادي







هذا وأجرى بطاطو دراسة عن سورية، حملت عنوان «فلاحو سورية، أبناء وجهائهم الريفيين الأقل شأنًا وسياساتهم» (1999، برينستون). وأشاد الأستاذل. كارل براون بهذا العمل إذ قال إن «بطاطو يجسد العراقة من خلال بحثه الشامل والمذهل... إنّها دراسة اجتماعية سياسية متينة عن سكان الريف في سورية الحديثة وسيكون لها مكانتها بين الأعمال الكلاسيكية التي تتناول تاريخ الريف».

أمّا يحيى سادوفسكي، أستاذ دراسات الشرق الأوسط في كليّة بول نيتزه للدراسات الدولية المتقدمة التابعة لجامعة جونز هوبكنز، فوصف بطاطو بأنّه «ربما أعظم عالم سياسيّ يقوم بدراسة الشرق الأوسط في العقود الخمسة الماضية، وتحليلاته للعراق وسورية لم يسبق لها مثيل من حيث مستوى التفاصيل، وفهمها الدقيق، وقوّة استنتاجاتها».

وقال عباس أمانة، أستاذ تاريخ الشرق الأوسط الحديث في جامعة ييل، إن كتاب بطاطو المبدع عن العراق «لا يزال يحتفظ بمكانته باعتباره من أبرز الأعمال التاريخية في شرق أوسط القرن العشرين». ورغم كلّ ما قيل، كان بطاطو يتحدى التصنيفات ويكرهها.

بالإضافة إلى أعماله البارزة والراسخة، كان بطاطو مُدرّسًا متفانيًا ومحبوبًا

ومُرشدًا ملهمًا لأجيال من العلماء، ورجلًا متواضعًا وودودًا.

كانت محاضرات ه شاملة، ومُعدة بدقة، ومنظمة، وغنية ورغم أنه كرّس حياته للعلم والمعرفة، إلا أنّ عائلته ترفض وصفه بد «الانعزالي» بقدر ما كان مهتمًا بعدم هدر وقته وكان يجتمع في بعض الأحيان بطلابه، ويدعوهم لزيارته في منزله.

ألمّ به الحزنُ واستوطنَه إثر اندلاع حرب الخليج. لم يصمدْ جسدُه طويلًا ولم يمهلْه الموتُ فرصةً لإنهاء عملٍ بارز عن تاريخ فلسطينَ ما قبل النكبة يُضاف إلى كتابَيه عن العراق وسوريا.

بقي قلمُه ينبِضُ حتى الرمق الأخير، وكتب عنه أترابُه وطلابُه وعارفوه بعد رحيله، ولعلّ أبرزَ ما جمع كلّ هذه الكتاباتِ إنما يتجسّدُ في «الحاجة إلى حنّا بطاطو» في زمننا هذا.

<sup>\*</sup> مصدرُ الصّور العائليّة: عائلتا بطاطو ورينود.

<sup>\*</sup> مصدر علاف الأطروحة: قسم الأرشيف في جامعة هارفرد.

# حنّا بطاطق

# بأقلام عارفيه ومتابعيه

تم توثيقُ مجموعة مقالات وآراء عن حنّا بطاطو في عدد كبير من الصحف العربية والعالمية. وتناول أصحاب هذه المقالات -الذين كانوا إما على معرفة بحنّا بطاطو وإمّا على تماسٍ مع إنتاجاته- منهجَ بطاطو وأهمية كتاباته. كما كان لرحيله وقعٌ كبير ومساحة جيدة في الصحف.









# بيبليوغرافيا \_\_\_\_\_قائمة بأعمال حنّا بطاطو

کتب:

Batatu, Hanna. 1999. Syria's Peasantry, the Descendants of Its Lesser Rural Notables, and Their Politics. New Jersey: Princeton University Press.

Batatu, Hanna. 1984. The Egyptian, Syrian and Iraqi Revolutions: Some Observation on Their Underlying Causes and Social Character. Washington: Centre for Contemporary Arab Studies.

Batatu, Hanna. 1978. The Old Social Classes and the Revolutionary Movements of Iraq: A Study of Iraq's Old Landed and Commercial Classes and of Its Communists, Bat'thists and Free Officers. New Jersey: Princeton University Press

#### فصول في كتب:

Batatu, Hanna. 1993. "Of the Diversity of Iraqis, the Incohesiveness of their Society, and their Progress in the Monarchic Period towards a Consolidated Political Structure" The Modern Middle East: A Reader. Berkeley.

Batatu, Hanna. 1985. "Political Power and Social Structure in Syria and Iraq" Arab Society: Continuity and Change. London: Croom Helm.

Batatu, Hanna. 1979. "Class analysis and Iraqi society". Arab Studies Quarterly. Pluto Journals & Center for Islamic and Middle Eastern Studies (CIMES). California State University.

Batatu, Hanna. 1987. "Iraq's Shia: Their Political Role and the Process of Their Integration into Society." Islamic Impulse. Washington, DC: Center for Contemporary Arab Studies.

#### مقالات.

Batatu, Hanna. 1986. "Shi'i Organizations in Iraq: al-Da>wah al-Islamiyah and al-Mujahidin" in Shibism and Social Protest. New Haven, CT: Yale University.



Batatu, Hanna. 1986. "State and Capitalism in Iraq." Middle East Report and Information Project. September/October 1986. http://www.merip.org/mer/mer142.

Batatu, Hanna. 1984. "Nieuwenhuis, Politics and Society in Early Modern Iraq." Middle East Report and Information Project. September/ October. 1984.

Batatu, Hanna. 1983. "Some Reflections on the Decline of the Arab Left and of Iraq's Communists." Center for Contemporary Arab Studies (CCAS). Georgetown University, Washington.

Batatu, Hanna. 1982. "The Significance of Muhammad Baqir al-Sadr." Middle East Report and Information Project. January/February 1982. http://www.merip.org/mer/mer102/significance-muhammad-baqir-al-sadr.

Batatu, Hanna. 1982. "Syria's Muslim Brethren." Middle East Report and Information Project. November/December 1982. http://www.merip.org/mer/mer110/syrias-muslim-brethren.

Batatu, Hanna. 1981. "Iraq's Underground Shi'i Movements: Characteristics, Causes and Prospects" Middle East Journal. 35. 1981. Republished in Middle East Report and Information Project. January/February 1982. http://www.merip.org/mer/mer102/iraqs-underground-shii-movements.

Batau, Hanna. 1981. "Some Observations on the Social Roots of Syria's Ruling Military Group and the Causes for its Dominance." Middle East Journal 35.

Batatu, Hanna John. 1960. "Islam and Communism," New York: The Institute for the Study of the USSR at the Carnegie International Center.





المجلس العربي Conseil Lated الاجتماعية

Arab Council for the Social Sciences Conseil Arabe pour les Sciences Sociales

#### المجلس العربى للعلوم الاجتماعية

شارع جون كّينيدي، رأس بيروت بناية علم ألدين، الطابق الثاني سروت، لينان

#### The Arab Council for the Social Sciences

John Kennedy Street, Ras Beirut Alamuddin Building, 2nd Floor Beirut – Lebanon

Tel : 961-1-370214 Fax: 961-1-370215 E-mail: assm@theacss.org



ACSS\_org



The Arab Council for the Social Sciences

www.theacss.org

